
Als	
  het	
  bloed	
  niet	
  stromen	
  kan…	
  
	
   	
   	
   	
   	
   Overwegingen	
  bij	
  Van	
  Lommels	
  rehabilitatie	
  van	
  het	
  visioen	
  
	
  
	
  
Is	
  er	
  leven	
  na	
  de	
  dood?	
  Daarvoor	
  lijkt	
  nu	
  meer	
  bewijs	
  te	
  komen.	
  Als	
  we	
  tenminste	
  de	
  cardioloog	
  Pim	
  
van	
  Lommel	
  moeten	
  geloven.	
  Hij	
  schreef	
  een	
  bestseller	
  over	
  bijna-­‐dood	
  ervaringen.	
  Over	
  mensen	
  die	
  
tijdens	
   hun	
   hartstilstand	
   een	
   tunnel	
   van	
   licht	
   zagen,	
   een	
   prachtige	
   poort	
  …	
   	
  Of	
   is	
   dat	
   alleen	
  maar	
  
zuurstofgebrek?	
  
	
  
Bijna-­‐dood	
  ervaring	
  en	
  non-­‐localiteit.	
  
Van	
   Lommel	
   startte	
   als	
   cardioloog	
   een	
   uitdagend	
   wetenschappelijk	
   onderzoek	
   naar	
   bijna-­‐dood	
  
ervaringen	
  (BDE).	
   ‘Heeft	
  u	
  tijdens	
  uw	
  hartstilstand	
  ook	
  wat	
  meegemaakt?’,	
  vroeg	
  hij	
  zijn	
  patiënten.	
  
Tot	
  zijn	
  eigen	
  verbazing	
  vertelde	
  18%	
  van	
  de	
  344	
  mensen	
  dat	
  ze	
  iets	
  hadden	
  ervaren!	
  En	
  bij	
  ongeveer	
  
de	
   helft	
   daarvan	
   hoorde	
   je	
   zelfs	
   het	
   meer	
   complete	
   verhaal	
   van	
   de	
   tunnel	
   en	
   het	
   ongekende	
  
geluksgevoel.	
  Ook	
   komt	
  het	
   voor	
  dat	
  mensen	
   zichzelf	
   op	
  de	
  operatiekamer	
   zien	
   liggen	
  en	
   stukken	
  
van	
  het	
  gesprek	
  tussen	
  de	
  artsen	
  woordelijk	
  na	
  kunnen	
  vertellen.	
  Al	
  deze	
  verschijnselen	
  zijn	
  eigenlijk	
  
onmogelijk	
  volgens	
  de	
  huidige	
  medische	
  wetenschap.	
  Geen	
  hersenactiviteit	
  betekent	
  immers	
  dat	
  er	
  
geen	
  bewustzijn	
  kan	
  zijn.	
  En	
  jezelf	
  tijdens	
  een	
  ‘uittreding’	
  zien	
  is	
  onmogelijk,	
  want	
  het	
  bewustzijn	
  is	
  
volgens	
   de	
  moderne	
  wetenschap	
   een	
   aspect	
   van	
   hersenactiviteit	
   en	
   niet	
   één	
   of	
   andere	
   ’geest’	
   of	
  
‘ziel’	
  die	
  ons	
  lijf	
  zou	
  kunnen	
  verlaten.	
  Bewustzijn	
  is	
  een	
  aspect	
  van	
  neuronen,	
  zoals	
  schoonheid	
  een	
  
aspect	
   van	
   een	
   marmeren	
   standbeeld	
   is.	
   Althans,	
   dat	
   is	
   ons	
   moderne	
   en	
   verlichte	
   mensen	
   zo	
  
ingeprent!	
   Op	
   grond	
   van	
   zijn	
   bevindingen	
   voelde	
   Van	
   Lommel	
   zich	
   echter	
   gedwongen	
   dit	
   heilige	
  
huisje	
  van	
  de	
  gevestigde	
  filosofische	
  salons	
  omver	
  te	
  kegelen:	
  hij	
  komt	
  met	
  een	
  theorie	
  die	
  aanleunt	
  
tegen	
  de	
  moderne	
  fysica	
  en	
  haar	
  theorie	
  van	
  non-­‐localiteit.	
  Hij	
  baseert	
  zich	
  daarbij	
  op	
  het	
  werk	
  van	
  
kwantumfysici	
  als	
  Henry	
  Stapp,	
  Eugene	
  Wigner,	
  Brian	
  Josephson	
  en	
  John	
  Wheeler	
  en	
  de	
  wiskundige	
  
John	
  von	
  Neumann.	
  Zijn	
  conclusie	
   is	
  dat	
  het	
  bewustzijn	
  non-­‐locaal	
   is,	
  net	
  als	
  elementaire	
  deeltjes!	
  
Toch	
  iets	
  als	
  een	
  ziel	
  dus,	
  een	
  ziel	
  die	
  uit	
  kan	
  treden	
  omdat	
  zij	
  non-­‐locaal	
  is?	
  	
  	
  
	
  
Spiritueler	
  of	
  gek?	
  	
  
Ondanks	
  Van	
  Lommels	
  intrigerende	
  pleidooi	
  voor	
  de	
  ‘non-­‐localiteit’	
  van	
  bewustzijn	
  is	
  er	
  nog	
  steeds	
  
vaak	
  geen	
  ruimte	
  voor	
  het	
  verschijnsel	
  BDE.	
  En	
  dan	
  is	
  het	
  effect	
  van	
  een	
  BDE	
  desastreus,	
  zo	
  stelt	
  Van	
  
Lommel	
   vast.	
   Wanneer	
   de	
   ervaring	
   niet	
   geïntegreerd	
   kan	
   worden	
   in	
   het	
   verdere	
   leven,	
   krijgt	
   de	
  
patiënt	
  het	
  idee	
  dat	
  hij	
  gek	
  wordt.	
  Hij	
  kan	
  immers	
  geen	
  kant	
  op	
  met	
  een	
  ervaring	
  die	
  zijn	
  hele	
  leven	
  
op	
  de	
  kop	
  zette.	
  Je	
  kunt	
  het	
  vergelijken	
  met	
  seksualiteit.	
  Stel	
  je	
  eens	
  voor	
  dat	
  je	
  seksuele	
  gevoelens	
  
hebt	
   terwijl	
   verder	
   iedereen	
   je	
   subtiel	
   laat	
   voelen	
   dat	
   zoiets	
   helemaal	
   niet	
   bestaat!	
   Dan	
   ga	
   je	
   je	
  
ernstig	
  afvragen	
  of	
  je	
  niet	
  gek	
  bent	
  als	
  je	
  zoiets	
  wél	
  voelt.	
  Iets	
  vergelijkbaars	
  gebeurt	
  er	
  met	
  een	
  BDE	
  
als	
   iedereen	
  het	
  doodzwijgt.	
  Als	
  er	
  daarentegen	
  een	
  begrijpende	
  omgeving	
   is,	
   is	
  een	
  BDE	
   iets	
  heel	
  
positiefs:	
  mensen	
  worden	
  minder	
  materialistisch.	
  Ze	
  kennen	
  geen	
  angst	
  meer	
  voor	
  de	
  dood	
  en	
  gaan	
  
meer	
  stilstaan	
  bij	
  essentiële	
  waarden	
  als	
  gezin,	
  balans	
  met	
  de	
  natuur	
  en	
  spiritualiteit.	
  Een	
  religieuze	
  
ervaring	
  als	
  een	
  BDE	
   is	
  dus	
   iets	
  moois,	
  net	
  als	
   seksualiteit,	
  maar	
  er	
  moet	
  wel	
  een	
  bedding	
   zijn	
  die	
  
zorgt	
  voor	
  integratie.	
  	
  
	
  
Bloed	
  kruipt….	
  
In	
  onze	
  werkelijkheid	
  van	
  na	
  de	
  Verlichting	
   is	
  er	
   inderdaad	
  weinig	
  ruimte	
  voor.	
  Mensen	
  weten	
  niet	
  
wat	
   ze	
   met	
   een	
   BDE	
   aanmoeten.	
   Eigenlijk	
   merk	
   je	
   dat	
   al	
   aan	
   het	
   woord	
   BDE	
   zelf.	
   Dat	
   is	
   al	
   een	
  
verlegenheidsoplossing,	
   een	
   eufemisme	
   voor	
   zulk	
   soort	
   onfatsoenlijke	
   woorden	
   als	
   ‘visioen’	
   of	
  
‘openbaring’.	
   Met	
   het	
   woord	
   ‘visioen’	
   had	
   Van	
   Lommel	
   natuurlijk	
   nooit	
   een	
   artikel	
   in	
   het	
  
gerenommeerde	
  wetenschappelijke	
   tijdschrift	
   The	
   Lancet	
   gekregen!	
   Tegelijk	
  moet	
   echter	
   ook	
   Van	
  
Lommel	
  erkennen	
  dat	
  de	
  term	
  BDE	
  niet	
  goed	
  past,	
  want	
  er	
  zijn	
  ook	
  bijna-­‐dood	
  ervaringen	
  bij	
  mensen	
  



die	
  niet	
  bijna	
  dood	
  zijn:	
  bijvoorbeeld	
  bij	
  meditatie,	
  langdurige	
  isolatie	
  of	
  depressie.	
  Daarom:	
  de	
  term	
  
‘BDE’	
   is	
   medicaliserend	
   en	
   wijst	
   zelf	
   al	
   op	
   een	
   schrijnende	
   verlegenheid:	
   termen	
   als	
   ‘visioen’	
   of	
  
‘openbaring’	
  zijn	
  geen	
  geaccepteerde	
  valuta	
  in	
  2009.	
  

We	
   zijn	
   kennelijk	
   verlegen	
   met	
   het	
   bovennatuurlijke,	
   het	
   hoort	
   er	
   eigenlijk	
   niet	
   te	
   zijn.	
  
Filosofen	
  haasten	
   zich	
  om	
  het	
  boek	
   van	
  Van	
   Lommel	
  naar	
  de	
  prullenmand	
   te	
   verwijzen.	
  Maar	
  het	
  
bloed	
   kruipt	
   waar	
   het	
   niet	
   gaan	
   kan:	
   mensen	
   krijgen	
   toch	
   visioenen.	
   Af	
   en	
   toe	
   klopt	
   het	
  
bovennatuurlijke	
  kennelijk	
  toch	
  aan	
  op	
  de	
  deur	
  van	
  onze	
  hersenpan.	
  Je	
  krijgt	
  dan	
  een	
  enorme	
  strijd	
  
hoe	
   je	
  deze	
  ervaringen	
  moet	
   interpreteren:	
  alleen	
  maar	
  zuurstoftekort,	
  alleen	
  maar	
  DMT?	
   (DMT	
   is	
  
een	
   stof	
   in	
   onze	
   hersenen,	
   verwant	
   aan	
   iets	
   wat	
   ook	
   in	
   Paddo’s	
   voorkomt.)	
   Of	
   verwijzen	
   deze	
  
ervaringen	
   toch	
  naar	
  een	
  andere	
  werkelijkheid?	
  Ook	
  Van	
   Lommel	
   gaat	
  diep	
  op	
  dit	
  dilemma	
   in.	
  Hij	
  
acht	
  zijn	
  bewijs,	
  na	
  alle	
  voor	
  en	
  tegen	
  gewogen	
  te	
  hebben,	
  doorslaggevend.	
  Ik	
  niet,	
  ik	
  vind	
  dat	
  hij	
  zijn	
  
bewijs	
  net	
   iets	
   te	
   sterk	
   inschaalt.	
  Het	
   is	
   zeer	
  boeiend	
  maar	
  nog	
  niet	
  doorslaggevend	
   in	
  mijn	
  ogen.	
  
Maar	
  dat	
   komt	
  omdat	
  Van	
   Lommel	
   tegelijk	
   accepteert	
  dat	
  het	
  bloed	
  moet	
   kruipen.	
  Wat	
  bedoel	
   ik	
  
daarmee?	
  
	
  
Mag	
  het	
  bloed	
  weer	
  stromen?	
  
Ik	
  ga	
  misschien	
  iets	
  schokkends	
  zeggen:	
  moet	
  je	
  dat	
  bewijzen?	
  Behoort	
  het	
  tot	
  je	
  intellectuele	
  plicht	
  
om	
  te	
  bewijzen	
  dat	
  die	
  ervaringen	
  méér	
  zijn	
  dan	
  zuurstoftekort?	
  Ik	
  denk	
  daar	
  genuanceerd	
  over	
  en	
  
zal	
   dat	
   uitleggen.	
  Het	
   is	
   tegenwoordig	
   bij	
   velen	
   gangbaar	
   om	
  aan	
   te	
   nemen	
  dat	
  God	
  niet	
   bestaat.	
  
Daar	
  is	
  iedereen	
  vrij	
  in,	
  maar	
  we	
  moeten	
  wel	
  blijven	
  beseffen	
  dat	
  dat	
  een	
  aanname	
  is.	
  Een	
  aanname	
  
die	
   nooit	
   bewezen	
   is	
   en	
   die	
   als	
   je	
   het	
   op	
   de	
   totale	
  wereldbevolking	
   bekijkt	
   zeer	
   provinciaal	
   is.	
   De	
  
grote	
  Verlichtingsfilosoof	
  Kant	
  beweerde	
  het	
  trouwens	
  óók	
  niet,	
  hij	
  meende	
  alleen	
  dat	
  zijn	
  bestaan	
  
niet	
   binnen	
   het	
   terrein	
   van	
   het	
   ‘weten’	
   viel.	
   En	
   alle	
   godsbewijzen	
   die	
   hij	
   daarvoor	
   probeerde	
   te	
  
ontkrachten	
  zijn	
  nadien	
  weer	
  even	
  vrolijk	
  opgestaan,	
  in	
  verbeterde	
  vorm,	
  ‘Kant-­‐proof’	
  als	
  het	
  ware.	
  
Zijn	
  bestaan	
  is	
  dus	
  wél	
  bewezen,	
  al	
   is	
  dat	
  niet	
  onweerlegbaar	
  (maar	
  wat	
  blijft	
  er	
  nog	
  over	
  van	
  onze	
  
kennis,	
  als	
  we	
  de	
  eis	
  van	
  onweerlegbaarheid	
  streng	
  handhaven?).	
  Zijn	
  niet-­‐bestaan	
  is	
  dus	
  slechts	
  een	
  
aanname,	
  onbewezen	
  én	
  provinciaal.	
  Alleen	
  mensen	
  die	
  hun	
  eigen	
  tijd	
  en	
  plaats	
  verabsoluteren,	
  en	
  
dus	
   in	
  wezen	
   niet	
   historisch	
   hebben	
   leren	
   denken,	
   nemen	
   haar	
   voetstoots	
   aan.	
   En	
   ja,	
   dán	
   zou	
   de	
  
bewijslast	
   geheel	
   bij	
   Van	
   Lommel	
   liggen.	
   Mijn	
   kritiek	
   op	
   Van	
   Lommel	
   is	
   dat	
   hij	
   inderdaad	
   die	
  
bewijslast	
  geaccepteerd	
  heeft.	
  Hij	
  aanvaardt	
  dat	
  het	
  bloed	
  niet	
  stromen	
  kan.	
  	
  

Als	
   we	
   die	
   aanname	
   dat	
   God	
   niet	
   bestaat	
   kritisch	
   relativeren,	
   er	
   een	
   fikse	
   korrel	
   zout	
   bij	
  
doen,	
  dan	
  krijgen	
  de	
  signalen	
  die	
  ‘van	
  de	
  andere	
  kant’	
   lijken	
  te	
  komen	
  een	
  eerlijke	
  kans,	
  dan	
  hoeft	
  
het	
   bloed	
   van	
   dit	
   soort	
   religieuze	
   ervaring	
   niet	
   langer	
   te	
   kruipen.	
   Net	
   zoals	
   visuele	
   signalen	
  
informatie	
   aandragen	
   over	
   de	
   zichtbare	
   wereld,	
   zouden	
   religieuze	
   ervaringen	
   immers	
   informatie	
  
kunnen	
   aandragen	
   over	
   de	
   andere	
   wereld?	
   Het	
   is	
   onzinnig	
   om	
   het	
   instrument	
   dat	
   de	
   informatie	
  
aandraagt	
   principieel	
   te	
   wantrouwen	
   omdat	
   die	
   andere	
   werkelijkheid	
   er	
   niet	
   is.	
  Dat	
   kun	
   je	
   alleen	
  
doen	
   als	
   je	
   al	
   weet	
   dat	
   die	
   werkelijkheid	
   er	
   niet	
   is;	
   als	
   je	
   dat	
   niet	
   weet,	
   doe	
   je	
   er	
   beter	
   aan	
   de	
  
signalen	
  op	
  kritische	
  wijze	
  een	
  kans	
  te	
  gunnen.	
  Ik	
  geef	
  een	
  voorbeeld:	
  stel	
  dat	
  je	
  in	
  de	
  dikke	
  mist	
  rijdt	
  
en	
   je	
  hoort	
  de	
  bel	
  van	
  een	
  spoorwegovergang.	
  Moet	
   je	
  dan	
  gewoon	
  doorrijden	
  omdat	
   je	
  weet	
  dat	
  
hier	
  geen	
  spoorwegovergang	
  kan	
  zijn,	
  of	
  moet	
  je	
  het	
  signaal	
  een	
  kans	
  geven	
  jou	
  wat	
  te	
  vertellen?	
  Ik	
  
zou	
  voor	
  het	
  laatste	
  kiezen.	
  Tenzij	
  je	
  echt	
  weet	
  dat	
  er	
  überhaupt	
  geen	
  treinen	
  bestaan,	
  dat	
  dat	
  alleen	
  
iets	
  is	
  in	
  stripverhalen.	
  Dan	
  moet	
  het	
  inderdaad	
  iets	
  anders	
  zijn,	
  ‘alleen	
  maar’	
  een	
  schoolbel	
  of	
  zo.	
  

Ik	
  denk	
  dus	
  dat	
  de	
  scepticus	
  moet	
  bewijzen	
  dat	
  die	
  wereld	
  er	
  überhaupt	
  niet	
  is!	
  Anders	
  let	
  ik	
  
toch	
   liever	
   op	
   het	
   signaal:	
   het	
   kan	
  mijn	
   redding	
   zijn!	
   Het	
   feit	
   dat	
   een	
   BDE	
   is	
   gerelateerd	
   aan	
   een	
  
verhoogde	
  concentratie	
  DMT	
   in	
  de	
  hersenen	
   is	
   voor	
  dat	
  bewijs	
  niet	
   voldoende.	
  Stel	
   immers	
  dat	
   ik	
  
een	
  prachtige	
  vrouw	
  zie	
  lopen	
  in	
  een	
  pikante,	
  rode	
  jurk.	
  Dat	
  geeft	
  in	
  mijn	
  hersenen	
  allerlei	
  neuronale	
  
prikkelingen.	
   Het	
   simpele	
   feit	
   dat	
   er	
   neuronale	
   veranderingen	
   zijn,	
   brengt	
   echter	
   niemand	
   op	
   het	
  
idee	
   om	
   uit	
   te	
   roepen:	
   ‘ja	
  maar	
   dan	
   is	
   die	
   vrouw	
   niet	
   echt!’.	
  Waarom	
   zou	
   je	
   dat	
   dan	
  wel	
   roepen	
  
omdat	
  DMT	
  gerelateerd	
  is	
  aan	
  religieuze	
  ervaringen?	
  Dat	
  kun	
  je	
  alleen	
  roepen,	
  als	
  je	
  al	
  van	
  te	
  voren	
  
hebt	
  aangenomen	
  dat	
  die	
  werkelijkheid	
  er	
  niet	
  is.	
  Maar	
  dat	
  moet	
  je	
  nu	
  juist	
  bewijzen!	
  

Ik	
  ga	
  er	
  daarom	
  in	
  principe	
  vanuit	
  dat	
  het	
  hebben	
  van	
  een	
  visioen	
  iets	
  kan	
  aankondigen	
  van	
  
een	
  bovennatuurlijke	
  werkelijkheid,	
  net	
  zoals	
  een	
  gewone	
  visuele	
  ervaring	
  óók	
  iets	
  aankondigt.	
  Daar	
  



is	
  menselijke	
  ervaring	
  nu	
  eenmaal	
  voor	
  bedoeld!	
  Natuurlijk	
  blijft	
  het	
  niet	
  zo	
  simpel,	
  dit	
  is	
  alleen	
  maar	
  
een	
   redelijk	
  uitgangspunt.	
   Op	
   grond	
   van	
   dit	
   vertrekpunt	
   zijn	
   er	
   nu	
   een	
   heel	
   scala	
   aan	
   evaluatieve	
  
overwegingen	
  noodzakelijk.	
  Het	
  kan	
  zo	
  zijn	
  dat	
  ik	
  mij	
  vergis;	
  dat	
  kan	
  bij	
  dat	
  spoorwegsignaal	
  ook	
  zo	
  
zijn.	
  Ik	
  vind	
  dus	
  wel	
  dat	
  we	
  kritisch	
  moeten	
  zijn,	
  ook	
  bij	
  religieuze	
  ervaringen:	
  het	
  kan	
  zijn	
  dat	
  iemand	
  
graag	
  narcistisch	
  tript	
  of	
  stiekem	
  paddo’s	
  snuift.	
  Maar	
  pas	
  nu	
  valt	
  er	
  iets	
  te	
  evalueren.	
  Als	
  iemand	
  al	
  
categorisch	
   weet	
   dat	
   het	
   ‘alleen	
   maar	
   zuurstofgebrek’	
   is,	
   evalueert	
   of	
   onderzoekt	
   hij	
   niets	
   maar	
  
schuift	
  hij	
  alleen	
  zijn	
  uitgangspunt	
  naar	
  voren.	
  Hij	
  weet	
  alles	
  in	
  feite	
  al	
  en	
  doet	
  alleen	
  maar	
  alsof	
  hij	
  
kijkt!	
  Pas	
  als	
   je	
  uitgaat	
  van	
  de	
  mogelijkheid	
  dat	
  er	
  een	
  werkelijk	
  visioen	
   is,	
  ontstaat	
  de	
  ruimte	
  voor	
  
eerlijk	
   empirisch	
   onderzoek:	
   kijken	
   of	
   het	
   in	
   het	
   concrete	
   geval	
   werkelijk	
   is	
   of	
   niet,	
   theatraal	
   of	
  
zuiver,	
  drugsgeïnduceerd	
  of	
  echt.	
  	
  

Bij	
   Van	
   Lommel	
   lijkt	
   het	
   bloed	
   nog	
   te	
   moeten	
   kruipen:	
   hij	
   heeft	
   het	
   atheïsme	
   te	
   veel	
  
verinnerlijkt	
  en	
  het	
  zodoende	
  onkritisch	
  tot	
  zijn	
  eigen	
  wetenschappelijke	
  norm	
  verheven.	
  Tegenover	
  
dát	
  pseudowetenschappelijke	
  front	
  vind	
  ik	
  zijn	
  bewijskracht	
  zoals	
  gezegd	
  uiterst	
  boeiend,	
  maar	
  niet	
  
overtuigend.	
  Maar	
  de	
  bewijslast	
  ligt	
  ook	
  bij	
  het	
  koor	
  van	
  hen	
  die	
  alleen	
  maar	
  roepen	
  dat	
  het	
  ‘alleen	
  
maar	
  zuurstofgebrek	
  is’!	
  
	
  
	
  
Scheiden	
  van	
  kaf	
  en	
  koren!	
  
Er	
   bestaat	
   ondertussen	
   een	
   enorme	
   noodzaak	
   tot	
   goede	
   evaluatie.	
  Want	
   er	
   is	
   veel	
   kaf	
   onder	
   het	
  
koren	
   van	
  de	
   geestelijke	
  ervaringen!	
   Er	
   zijn	
  prachtige	
  BDE’s	
  die	
   levens	
   veranderen,	
  maar	
   er	
   is	
   ook	
  
veel	
   ‘rommel’.	
   In	
   feite	
   zet	
   Van	
   Lommel	
   ook	
   de	
   poort	
   open	
   naar	
   TV	
   programma’s	
   als	
   The	
   Ghost	
  
whisperer	
  van	
  RTL4.	
  Daar	
  zien	
  we	
  wat	
  commercie	
  doet	
  als	
  ze	
  vat	
  krijgt	
  op	
  onderdrukte	
  angsten	
  en	
  
verlangens	
  van	
  de	
  massa.	
  Deze	
  kant	
  moeten	
  we	
  niet	
  op.	
   Ik	
  vermoed	
  dat	
  Van	
  Lommel	
  dat	
  ook	
  niet	
  
wil,	
   maar	
   dan	
   zullen	
   we	
   wel	
   moeten	
   leren	
   onderscheiden	
   tussen	
   beter	
   en	
   minder	
   goed,	
   echt	
   en	
  
commercieel	
  bedrog,	
  zuiverder	
  en	
  meer	
  narcistisch.	
  	
  
	
   Binnen	
   atheïsme	
   is	
   sensitieve	
   evaluatie	
   uiteraard	
   onmogelijk:	
   door	
   de	
   tactiek	
   van	
   de	
  
verschroeide	
   aarde	
   is	
   immers	
   álle	
   religieuze	
   ervaring	
   illusie.	
   Je	
   kunt	
   dan	
   alleen	
   nog	
   onderscheid	
  
maken	
  tussen	
  meer	
  en	
  minder	
  geraffineerde	
  illusie,	
  iets	
  wat	
  de	
  meeste	
  mensen	
  terecht	
  niet	
  veel	
  zal	
  
interesseren.	
   Binnen	
   het	
   christendom	
   is	
   er	
   echter	
   een	
   enorme	
   traditie	
   rond	
   visioenen	
   en	
  
openbaringen.	
   De	
   bijbel	
   staat	
   er	
   vol	
   van!	
   Profeten	
   en	
   apostelen,	
   Ezechiël,	
   Johannes	
   en	
   Paulus!	
  
Visioenen	
   horen	
   er	
   gewoon	
   bij	
   en	
   hoeven	
   zich	
   niet	
   te	
   verantwoorden	
   voor	
   het	
   forum	
   van	
   een	
  
pseudowetenschappelijk	
  atheïsme	
  of	
  positivisme.	
  Maar	
   juist	
  omdat	
  ze	
  serieus	
  worden	
  genomen,	
   is	
  
er	
   ook	
   ervaring	
   mee	
   opgebouwd!	
   Is	
   er	
   ware	
   én	
   valse	
   profetie,	
   gezonde	
   én	
   verdachte	
   religieuze	
  
vervoering.	
  Paulus	
  waarschuwt	
  voor	
  de	
  gevaren	
  van	
  religieus	
  narcisme	
  en	
  dikdoenerij	
  en	
  er	
  is	
  scherp	
  
oog	
  voor	
  een	
  ongezonde	
  fixatie	
  op	
  religieuze	
  ervaring.	
  	
  

Voor	
  dit	
   laatste	
  reik	
   ik	
  nogmaals	
  naar	
  de	
  parallel	
  met	
  seksualiteit.	
  Seksualiteit	
   is	
  een	
  mooie	
  
ervaring,	
  maar	
  veel	
  mensen	
  voelen	
  aan	
  dat	
   je	
  het	
  óók	
  kunt	
  misbruiken.	
   In	
  de	
  seksuele	
  ontmoeting	
  
moet	
   het	
   uiteindelijk	
   om	
   de	
   ander	
   zelf	
   gaan,	
   niet	
   uitsluitend	
   om	
   het	
   genot	
   dat	
   je	
   aan	
   de	
   ander	
  
beleeft.	
   Een	
   parallel	
   kun	
   je	
   hier	
   trekken	
   met	
   religieuze	
   ervaringen	
   als	
   visioenen:	
   in	
   de	
   traditie	
  
benadrukte	
  bijvoorbeeld	
  iemand	
  als	
  de	
  mysticus	
  Johannes	
  van	
  het	
  Kruis	
  dat	
  de	
  ervaring	
  nog	
  steeds	
  
de	
  bast	
  is,	
  niet	
  het	
  merg.	
  Je	
  moet	
  uiteindelijk	
  naar	
  God	
  zelf	
  streven	
  en	
  daarom	
  alle	
  ervaring	
  van	
  Hem	
  
als	
   de	
   bast	
   willen	
   loslaten.	
   Ervaring	
   van	
   God	
   blijft	
   altijd	
   de	
   indruk	
   van	
   zijn	
   goddelijk	
   wezen	
   in	
  
menselijke	
  dimensies:	
  in	
  een	
  mentale	
  ervaring,	
  in	
  DMT	
  voor	
  mijn	
  part,	
  noem	
  het	
  maar	
  op.	
  Maar	
  Hij	
  
zit	
  daar	
  altijd	
  achter.	
  Streef	
  naar	
  Hem,	
  zo	
  zegt	
  Johannes	
  van	
  het	
  kruis.	
  Alle	
  ervaring	
  die	
  je	
  van	
  Hem	
  
krijgt	
  is	
  mooi,	
  en	
  die	
  mag	
  je	
  koesteren	
  om	
  verder	
  op	
  weg	
  te	
  gaan,	
  maar	
  fixeer	
  je	
  er	
  niet	
  op.	
  Laat	
  het	
  
uiteindelijk	
  óók	
  weer	
  los.	
  	
  

Ik	
  ben	
   van	
  mening	
  dat	
  onze	
  maatschappij	
   een	
   inhaalslag	
  moet	
  maken	
  op	
  dit	
   terrein	
  dat	
   ik	
  
hier	
   maar	
   éven	
   heb	
   aangestipt:	
   evaluatie	
   van	
   religieuze	
   ervaring	
   om	
   kaf	
   en	
   koren	
   te	
   scheiden.	
  
Mochten	
  we	
  die	
  inhaalslag	
  verliezen	
  –	
  en	
  daar	
  lijkt	
  het	
  op	
  dit	
  moment	
  op	
  –	
  dan	
  zullen	
  we	
  verscheurd	
  
worden	
   tussen	
   pseudowetenschappelijk	
   materialisme	
   en	
   de	
   uitbuiting	
   van	
   dit	
   soort	
   angsten	
   en	
  
verlangens	
  door	
  de	
  commercie.	
  	
  
	
  



	
  
Tot	
  slot:	
  Van	
  Lommels	
  denkweg	
  en	
  het	
  tegoed	
  van	
  de	
  klassieke	
  traditie	
  van	
  de	
  kerk	
  
Naast	
   het	
   aandacht	
   vragen	
   voor	
   het	
   verschijnsel	
   BDE,	
   heeft	
   Van	
   Lommel	
   óók	
   nog	
   een	
   zeer	
  
respectabele	
   denkweg	
   afgelegd	
   om	
   zelf	
   het	
   verschijnsel	
   BDE	
   te	
   kunnen	
   plaatsen:	
   non-­‐localiteit.	
  
Chapeau!	
  Als	
  niet	
  fysicus	
  acht	
  ik	
  mij	
  niet	
  competent	
  genoeg	
  om	
  alle	
  facetten	
  daarvan	
  te	
  beoordelen.	
  
Vanuit	
   mijn	
   eigen	
   competenties	
   op	
   godsdienstfilosofisch	
   terrein	
   heb	
   ik	
   slechts	
   een	
   paar	
   kritische	
  
vragen.	
  Mijn	
  eerste	
  vraag	
  is	
  deze:	
  is	
  het	
  materialisme	
  eigenlijk	
  wel	
  overwonnen?	
  Fysica	
  blijft	
  namelijk	
  
fysica:	
  de	
  non-­‐locale	
  deeltjes	
  of	
  golven	
  van	
  de	
  fysicus	
  blijven	
  materie.	
  Identificeert	
  Van	
  Lommel	
  het	
  
bewustzijn	
  daarmee	
  of	
  niet?	
  Dat	
  wordt	
  niet	
  helemaal	
  duidelijk.	
   In	
  elk	
  geval	
  zou	
  hij	
   in	
  het	
  geval	
  van	
  
een	
  identificatie	
  materialist	
  gebleven	
  zijn.	
  Dan	
  lijkt	
  hij	
  op	
  de	
  oude	
  Grieken:	
  die	
  dachten	
  ook	
  dat	
  geest	
  
(pneuma)	
  een	
  verfijnd	
   soort	
   stof	
  was.	
  Dan	
  deze	
  vraag:	
   is	
  het	
   verband	
  dat	
  Van	
  Lommel	
   legt	
   tussen	
  
fysica	
   en	
   bewustzijn	
   niet	
   te	
   associatief?	
   Zeker,	
   het	
   non-­‐locale	
   van	
   het	
   bewustzijn	
   kun	
   je	
  makkelijk	
  
associëren	
  met	
  het	
  non-­‐locale	
   van	
  de	
  kwantummechanica,	
  maar	
   is	
   een	
  dergelijk	
   retorisch	
  verband	
  
wel	
  voldoende	
  voor	
  een	
  echt	
  verband?	
  En	
  ten	
  slotte:	
   ik	
  heb	
  bezwaren	
  tegen	
  de	
  manier	
  waarop	
  de	
  
individualiteit	
   lijkt	
   te	
   verdwijnen.	
   Als	
   het	
   bewustzijn	
   een	
   soort	
   non-­‐locale	
   uitzending	
   is	
   en	
   wij,	
  
menselijke	
  individuen,	
  die	
  uitzending	
  alleen	
  maar	
  faciliteren	
  zoals	
  een	
  TV-­‐apparaat	
  ook	
  golven	
  uit	
  de	
  
lucht	
  oppikt,	
  dan	
  lijk	
  je	
  uit	
  te	
  komen	
  bij	
  de	
  vaststelling	
  dat	
  individualiteit	
  een	
  bijkomstigheid	
  is.	
  Dat	
  is	
  
óók	
  antiek	
  Grieks.	
  Dat	
  vonden	
  Plato	
  en	
  Aristoteles	
  ook:	
  het	
  wezenlijke	
  is	
  algemeen,	
  bijvoorbeeld	
  ‘de	
  
schoonheid’	
  of	
  ‘het	
  goede’.	
  Individualiteit,	
  dus	
  Jan	
  of	
  Marie	
  zijn,	
  is	
  dan	
  iets	
  secundairs,	
  iets	
  wat	
  met	
  
het	
  clandestiene	
  van	
  de	
  materie	
  te	
  maken	
  heeft.	
  Ik	
  kies	
  daar	
  niet	
  voor,	
  want	
  dat	
  relativeert	
  ook	
  de	
  
waarde	
  van	
  de	
  persoon	
  verregaand.	
  
	
   Maar	
  als	
  deze	
  kritiek	
  doel	
   treft	
   zitten	
  we	
  nog	
  steeds	
  met	
  een	
  probleem:	
  als	
  de	
   theorie	
  die	
  
Van	
   Lommel	
   heeft	
   ontworpen	
   om	
   verschijnselen	
   als	
   uittredingen	
   te	
   verklaren	
   verworpen	
   moet	
  
worden,	
  hoe	
  moeten	
  we	
  die	
  verschijnselen	
  dan	
  verklaren?	
  Veelal	
  denkt	
  men	
  dan	
  aan	
  het	
  dualisme	
  
van	
  Descartes,	
  maar	
  ook	
  die	
  denkweg	
  is	
  onhoudbaar!	
   Ik	
  stem	
  in	
  met	
  bijna	
  al	
  de	
  kritiek	
  die	
  daar	
  de	
  
laatste	
   eeuwen	
   tegen	
   is	
   gerezen.	
   Ik	
   wil	
   daarom	
   op	
   een	
   andere	
   oplossing	
   wijzen.	
   De	
   filosofische	
  
problematiek	
  die	
  de	
  BDE	
  oproept	
  kan	
  goed	
  doordacht	
  worden	
  door	
  terug	
  te	
  reiken	
  naar	
  onze	
  eigen	
  
klassieke	
  traditie,	
  de	
  traditie	
  van	
  het	
  fides	
  quaerens	
  intellectum	
  (geloof	
  op	
  zoek	
  naar	
  inzicht).	
  Ik	
  denk	
  
dan	
   specifiek	
   aan	
  een	
  middeleeuws	
   filosoof-­‐theoloog,	
  Duns	
   Scotus.	
  Duns	
   Scotus	
  heeft	
   een	
   theorie	
  
over	
   lichaam	
  en	
  geest	
  die	
  alle	
  verschijnselen	
  van	
  een	
  BDE	
  uitstekend	
  kan	
   inpassen	
  en	
  niet	
   lijdt	
  aan	
  
alle	
   mankementen	
   van	
   het	
   cartesiaanse	
   dualisme.	
   In	
   mijn	
  Waar	
   geest	
   is,	
   is	
   vrijheid	
   heb	
   ik	
   een	
  
scotistische	
  theorie	
  van	
  lichaam	
  en	
  ziel	
  tot	
  in	
  detail	
  uitgewerkt.	
  Daar	
  stoten	
  we	
  op	
  de	
  kracht	
  van	
  onze	
  
eigen	
  traditie,	
  die	
  meestal	
  echter	
  onbekend	
  is.	
  	
  
	
  
G.H.	
  Labooy	
  
	
  
	
  
G.H,	
   Labooy,	
  Waar	
   geest	
   is,	
   is	
   vrijheid.	
  Boom	
  2007:	
   Serie	
   Psychiatrie	
  &	
   Filosofie.	
  Op	
   20	
   november	
  
2009	
   een	
  Utrechts	
   Symposium	
  hierover,	
  met	
   als	
   criticus	
   Prof.	
   Dr.	
  Willem	
  B.	
   Drees,	
   zie	
   de	
  website	
  
www.utrechtsestudiedagen.nl	
  
P.	
  van	
  Lommel,	
  Eindeloos	
  bewustzijn,	
  een	
  wetenschappelijke	
  visie	
  op	
  bijna-­‐dood	
  ervaringen.	
  Ten	
  Have	
  
2008.	
  
	
  


