Als het bloed niet stromen kan...
Overwegingen bij Van Lommels rehabilitatie van het visioen

Is er leven na de dood? Daarvoor lijkt nu meer bewijs te komen. Als we tenminste de cardioloog Pim
van Lommel moeten geloven. Hij schreef een bestseller over bijna-dood ervaringen. Over mensen die
tijdens hun hartstilstand een tunnel van licht zagen, een prachtige poort ... Of is dat alleen maar
zuurstofgebrek?

Bijna-dood ervaring en non-localiteit.

Van Lommel startte als cardioloog een uitdagend wetenschappelijk onderzoek naar bijna-dood
ervaringen (BDE). ‘Heeft u tijdens uw hartstilstand ook wat meegemaakt?’, vroeg hij zijn patiénten.
Tot zijn eigen verbazing vertelde 18% van de 344 mensen dat ze iets hadden ervaren! En bij ongeveer
de helft daarvan hoorde je zelfs het meer complete verhaal van de tunnel en het ongekende
geluksgevoel. Ook komt het voor dat mensen zichzelf op de operatiekamer zien liggen en stukken
van het gesprek tussen de artsen woordelijk na kunnen vertellen. Al deze verschijnselen zijn eigenlijk
onmogelijk volgens de huidige medische wetenschap. Geen hersenactiviteit betekent immers dat er
geen bewustzijn kan zijn. En jezelf tijdens een ‘uittreding’ zien is onmogelijk, want het bewustzijn is
volgens de moderne wetenschap een aspect van hersenactiviteit en niet één of andere ’‘geest’ of
‘ziel’ die ons lijf zou kunnen verlaten. Bewustzijn is een aspect van neuronen, zoals schoonheid een
aspect van een marmeren standbeeld is. Althans, dat is ons moderne en verlichte mensen zo
ingeprent! Op grond van zijn bevindingen voelde Van Lommel zich echter gedwongen dit heilige
huisje van de gevestigde filosofische salons omver te kegelen: hij komt met een theorie die aanleunt
tegen de moderne fysica en haar theorie van non-localiteit. Hij baseert zich daarbij op het werk van
kwantumfysici als Henry Stapp, Eugene Wigner, Brian Josephson en John Wheeler en de wiskundige
John von Neumann. Zijn conclusie is dat het bewustzijn non-locaal is, net als elementaire deeltjes!
Toch iets als een ziel dus, een ziel die uit kan treden omdat zij non-locaal is?

Spiritueler of gek?

Ondanks Van Lommels intrigerende pleidooi voor de ‘non-localiteit’ van bewustzijn is er nog steeds
vaak geen ruimte voor het verschijnsel BDE. En dan is het effect van een BDE desastreus, zo stelt Van
Lommel vast. Wanneer de ervaring niet geintegreerd kan worden in het verdere leven, krijgt de
patiént het idee dat hij gek wordt. Hij kan immers geen kant op met een ervaring die zijn hele leven
op de kop zette. Je kunt het vergelijken met seksualiteit. Stel je eens voor dat je seksuele gevoelens
hebt terwijl verder iedereen je subtiel laat voelen dat zoiets helemaal niet bestaat! Dan ga je je
ernstig afvragen of je niet gek bent als je zoiets wél voelt. lets vergelijkbaars gebeurt er met een BDE
als iedereen het doodzwijgt. Als er daarentegen een begrijpende omgeving is, is een BDE iets heel
positiefs: mensen worden minder materialistisch. Ze kennen geen angst meer voor de dood en gaan
meer stilstaan bij essentiéle waarden als gezin, balans met de natuur en spiritualiteit. Een religieuze
ervaring als een BDE is dus iets moois, net als seksualiteit, maar er moet wel een bedding zijn die
zorgt voor integratie.

Bloed kruipt....

In onze werkelijkheid van na de Verlichting is er inderdaad weinig ruimte voor. Mensen weten niet
wat ze met een BDE aanmoeten. Eigenlijk merk je dat al aan het woord BDE zelf. Dat is al een
verlegenheidsoplossing, een eufemisme voor zulk soort onfatsoenlijke woorden als ‘visioen’ of
‘openbaring’. Met het woord ‘visioen” had Van Lommel natuurlijk nooit een artikel in het
gerenommeerde wetenschappelijke tijdschrift The Lancet gekregen! Tegelijk moet echter ook Van
Lommel erkennen dat de term BDE niet goed past, want er zijn ook bijna-dood ervaringen bij mensen



die niet bijna dood zijn: bijvoorbeeld bij meditatie, langdurige isolatie of depressie. Daarom: de term
‘BDE’ is medicaliserend en wijst zelf al op een schrijnende verlegenheid: termen als ‘visioen’ of
‘openbaring’ zijn geen geaccepteerde valuta in 2009.

We zijn kennelijk verlegen met het bovennatuurlijke, het hoort er eigenlijk niet te zijn.
Filosofen haasten zich om het boek van Van Lommel naar de prullenmand te verwijzen. Maar het
bloed kruipt waar het niet gaan kan: mensen krijgen toch visioenen. Af en toe klopt het
bovennatuurlijke kennelijk toch aan op de deur van onze hersenpan. Je krijgt dan een enorme strijd
hoe je deze ervaringen moet interpreteren: alleen maar zuurstoftekort, alleen maar DMT? (DMT is
een stof in onze hersenen, verwant aan iets wat ook in Paddo’s voorkomt.) Of verwijzen deze
ervaringen toch naar een andere werkelijkheid? Ook Van Lommel gaat diep op dit dilemma in. Hij
acht zijn bewijs, na alle voor en tegen gewogen te hebben, doorslaggevend. Ik niet, ik vind dat hij zijn
bewijs net iets te sterk inschaalt. Het is zeer boeiend maar nog niet doorslaggevend in mijn ogen.
Maar dat komt omdat Van Lommel tegelijk accepteert dat het bloed moet kruipen. Wat bedoel ik
daarmee?

Mag het bloed weer stromen?

Ik ga misschien iets schokkends zeggen: moet je dat bewijzen? Behoort het tot je intellectuele plicht
om te bewijzen dat die ervaringen méér zijn dan zuurstoftekort? Ik denk daar genuanceerd over en
zal dat uitleggen. Het is tegenwoordig bij velen gangbaar om aan te nemen dat God niet bestaat.
Daar is iedereen vrij in, maar we moeten wel blijven beseffen dat dat een aanname is. Een aanname
die nooit bewezen is en die als je het op de totale wereldbevolking bekijkt zeer provinciaal is. De
grote Verlichtingsfilosoof Kant beweerde het trouwens 66k niet, hij meende alleen dat zijn bestaan
niet binnen het terrein van het ‘weten’ viel. En alle godsbewijzen die hij daarvoor probeerde te
ontkrachten zijn nadien weer even vrolijk opgestaan, in verbeterde vorm, ‘Kant-proof’ als het ware.
Zijn bestaan is dus wél bewezen, al is dat niet onweerlegbaar (maar wat blijft er nog over van onze
kennis, als we de eis van onweerlegbaarheid streng handhaven?). Zijn niet-bestaan is dus slechts een
aanname, onbewezen én provinciaal. Alleen mensen die hun eigen tijd en plaats verabsoluteren, en
dus in wezen niet historisch hebben leren denken, nemen haar voetstoots aan. En ja, dan zou de
bewijslast geheel bij Van Lommel liggen. Mijn kritiek op Van Lommel is dat hij inderdaad die
bewijslast geaccepteerd heeft. Hij aanvaardt dat het bloed niet stromen kan.

Als we die aanname dat God niet bestaat kritisch relativeren, er een fikse korrel zout bij
doen, dan krijgen de signalen die ‘van de andere kant’ lijken te komen een eerlijke kans, dan hoeft
het bloed van dit soort religieuze ervaring niet langer te kruipen. Net zoals visuele signalen
informatie aandragen over de zichtbare wereld, zouden religieuze ervaringen immers informatie
kunnen aandragen over de andere wereld? Het is onzinnig om het instrument dat de informatie
aandraagt principieel te wantrouwen omdat die andere werkelijkheid er niet is. Dat kun je alleen
doen als je al weet dat die werkelijkheid er niet is; als je dat niet weet, doe je er beter aan de
signalen op kritische wijze een kans te gunnen. lk geef een voorbeeld: stel dat je in de dikke mist rijdt
en je hoort de bel van een spoorwegovergang. Moet je dan gewoon doorrijden omdat je weet dat
hier geen spoorwegovergang kan zijn, of moet je het signaal een kans geven jou wat te vertellen? |k
zou voor het laatste kiezen. Tenzij je echt weet dat er (iberhaupt geen treinen bestaan, dat dat alleen
iets is in stripverhalen. Dan moet het inderdaad iets anders zijn, ‘alleen maar’ een schoolbel of zo.

Ik denk dus dat de scepticus moet bewijzen dat die wereld er Gberhaupt niet is! Anders let ik
toch liever op het signaal: het kan mijn redding zijn! Het feit dat een BDE is gerelateerd aan een
verhoogde concentratie DMT in de hersenen is voor dat bewijs niet voldoende. Stel immers dat ik
een prachtige vrouw zie lopen in een pikante, rode jurk. Dat geeft in mijn hersenen allerlei neuronale
prikkelingen. Het simpele feit dat er neuronale veranderingen zijn, brengt echter niemand op het
idee om uit te roepen: ‘ja maar dan is die vrouw niet echt!”. Waarom zou je dat dan wel roepen
omdat DMT gerelateerd is aan religieuze ervaringen? Dat kun je alleen roepen, als je al van te voren
hebt aangenomen dat die werkelijkheid er niet is. Maar dat moet je nu juist bewijzen!

Ik ga er daarom in principe vanuit dat het hebben van een visioen iets kan aankondigen van
een bovennatuurlijke werkelijkheid, net zoals een gewone visuele ervaring 66k iets aankondigt. Daar



is menselijke ervaring nu eenmaal voor bedoeld! Natuurlijk blijft het niet zo simpel, dit is alleen maar
een redelijk uitgangspunt. Op grond van dit vertrekpunt zijn er nu een heel scala aan evaluatieve
overwegingen noodzakelijk. Het kan zo zijn dat ik mij vergis; dat kan bij dat spoorwegsignaal ook zo
zijn. Ik vind dus wel dat we kritisch moeten zijn, ook bij religieuze ervaringen: het kan zijn dat iemand
graag narcistisch tript of stiekem paddo’s snuift. Maar pas nu valt er iets te evalueren. Als iemand al
categorisch weet dat het ‘alleen maar zuurstofgebrek’ is, evalueert of onderzoekt hij niets maar
schuift hij alleen zijn uitgangspunt naar voren. Hij weet alles in feite al en doet alleen maar alsof hij
kijkt! Pas als je uitgaat van de mogelijkheid dat er een werkelijk visioen is, ontstaat de ruimte voor
eerlijk empirisch onderzoek: kijken of het in het concrete geval werkelijk is of niet, theatraal of
zuiver, drugsgeinduceerd of echt.

Bij Van Lommel lijkt het bloed nog te moeten kruipen: hij heeft het atheisme te veel
verinnerlijkt en het zodoende onkritisch tot zijn eigen wetenschappelijke norm verheven. Tegenover
dat pseudowetenschappelijke front vind ik zijn bewijskracht zoals gezegd uiterst boeiend, maar niet
overtuigend. Maar de bewijslast ligt ook bij het koor van hen die alleen maar roepen dat het ‘alleen
maar zuurstofgebrek is’!

Scheiden van kaf en koren!

Er bestaat ondertussen een enorme noodzaak tot goede evaluatie. Want er is veel kaf onder het
koren van de geestelijke ervaringen! Er zijn prachtige BDE’s die levens veranderen, maar er is ook
veel ‘rommel’. In feite zet Van Lommel ook de poort open naar TV programma’s als The Ghost
whisperer van RTL4. Daar zien we wat commercie doet als ze vat krijgt op onderdrukte angsten en
verlangens van de massa. Deze kant moeten we niet op. Ik vermoed dat Van Lommel dat ook niet
wil, maar dan zullen we wel moeten leren onderscheiden tussen beter en minder goed, echt en
commercieel bedrog, zuiverder en meer narcistisch.

Binnen atheisme is sensitieve evaluatie uiteraard onmogelijk: door de tactiek van de
verschroeide aarde is immers dlle religieuze ervaring illusie. Je kunt dan alleen nog onderscheid
maken tussen meer en minder geraffineerde illusie, iets wat de meeste mensen terecht niet veel zal
interesseren. Binnen het christendom is er echter een enorme traditie rond visioenen en
openbaringen. De bijbel staat er vol van! Profeten en apostelen, Ezechiél, Johannes en Paulus!
Visioenen horen er gewoon bij en hoeven zich niet te verantwoorden voor het forum van een
pseudowetenschappelijk atheisme of positivisme. Maar juist omdat ze serieus worden genomen, is
er ook ervaring mee opgebouwd! Is er ware én valse profetie, gezonde én verdachte religieuze
vervoering. Paulus waarschuwt voor de gevaren van religieus narcisme en dikdoenerij en er is scherp
oog voor een ongezonde fixatie op religieuze ervaring.

Voor dit laatste reik ik nogmaals naar de parallel met seksualiteit. Seksualiteit is een mooie
ervaring, maar veel mensen voelen aan dat je het 66k kunt misbruiken. In de seksuele ontmoeting
moet het uiteindelijk om de ander zelf gaan, niet uitsluitend om het genot dat je aan de ander
beleeft. Een parallel kun je hier trekken met religieuze ervaringen als visioenen: in de traditie
benadrukte bijvoorbeeld iemand als de mysticus Johannes van het Kruis dat de ervaring nog steeds
de bast is, niet het merg. Je moet uiteindelijk naar God zelf streven en daarom alle ervaring van Hem
als de bast willen loslaten. Ervaring van God blijft altijd de indruk van zijn goddelijk wezen in
menselijke dimensies: in een mentale ervaring, in DMT voor mijn part, noem het maar op. Maar Hij
zit daar altijd achter. Streef naar Hem, zo zegt Johannes van het kruis. Alle ervaring die je van Hem
krijgt is mooi, en die mag je koesteren om verder op weg te gaan, maar fixeer je er niet op. Laat het
uiteindelijk 66k weer los.

Ik ben van mening dat onze maatschappij een inhaalslag moet maken op dit terrein dat ik
hier maar éven heb aangestipt: evaluatie van religieuze ervaring om kaf en koren te scheiden.
Mochten we die inhaalslag verliezen — en daar lijkt het op dit moment op — dan zullen we verscheurd
worden tussen pseudowetenschappelijk materialisme en de uitbuiting van dit soort angsten en
verlangens door de commercie.



Tot slot: Van Lommels denkweg en het tegoed van de klassieke traditie van de kerk
Naast het aandacht vragen voor het verschijnsel BDE, heeft Van Lommel 66k nog een zeer
respectabele denkweg afgelegd om zelf het verschijnsel BDE te kunnen plaatsen: non-localiteit.
Chapeau! Als niet fysicus acht ik mij niet competent genoeg om alle facetten daarvan te beoordelen.
Vanuit mijn eigen competenties op godsdienstfilosofisch terrein heb ik slechts een paar kritische
vragen. Mijn eerste vraag is deze: is het materialisme eigenlijk wel overwonnen? Fysica blijft namelijk
fysica: de non-locale deeltjes of golven van de fysicus blijven materie. Identificeert Van Lommel het
bewustzijn daarmee of niet? Dat wordt niet helemaal duidelijk. In elk geval zou hij in het geval van
een identificatie materialist gebleven zijn. Dan lijkt hij op de oude Grieken: die dachten ook dat geest
(pneuma) een verfijnd soort stof was. Dan deze vraag: is het verband dat Van Lommel legt tussen
fysica en bewustzijn niet te associatief? Zeker, het non-locale van het bewustzijn kun je makkelijk
associéren met het non-locale van de kwantummechanica, maar is een dergelijk retorisch verband
wel voldoende voor een echt verband? En ten slotte: ik heb bezwaren tegen de manier waarop de
individualiteit lijkt te verdwijnen. Als het bewustzijn een soort non-locale uitzending is en wij,
menselijke individuen, die uitzending alleen maar faciliteren zoals een TV-apparaat ook golven uit de
lucht oppikt, dan lijk je uit te komen bij de vaststelling dat individualiteit een bijkomstigheid is. Dat is
66k antiek Grieks. Dat vonden Plato en Aristoteles ook: het wezenlijke is algemeen, bijvoorbeeld ‘de
schoonheid’ of ‘het goede’. Individualiteit, dus Jan of Marie zijn, is dan iets secundairs, iets wat met
het clandestiene van de materie te maken heeft. |k kies daar niet voor, want dat relativeert ook de
waarde van de persoon verregaand.

Maar als deze kritiek doel treft zitten we nog steeds met een probleem: als de theorie die
Van Lommel heeft ontworpen om verschijnselen als uittredingen te verklaren verworpen moet
worden, hoe moeten we die verschijnselen dan verklaren? Veelal denkt men dan aan het dualisme
van Descartes, maar ook die denkweg is onhoudbaar! Ik stem in met bijna al de kritiek die daar de
laatste eeuwen tegen is gerezen. Ik wil daarom op een andere oplossing wijzen. De filosofische
problematiek die de BDE oproept kan goed doordacht worden door terug te reiken naar onze eigen
klassieke traditie, de traditie van het fides quaerens intellectum (geloof op zoek naar inzicht). Ik denk
dan specifiek aan een middeleeuws filosoof-theoloog, Duns Scotus. Duns Scotus heeft een theorie
over lichaam en geest die alle verschijnselen van een BDE uitstekend kan inpassen en niet lijdt aan
alle mankementen van het cartesiaanse dualisme. In mijn Waar geest is, is vrijheid heb ik een
scotistische theorie van lichaam en ziel tot in detail uitgewerkt. Daar stoten we op de kracht van onze
eigen traditie, die meestal echter onbekend is.

G.H. Labooy

G.H, Labooy, Waar geest is, is vrijheid. Boom 2007: Serie Psychiatrie & Filosofie. Op 20 november
2009 een Utrechts Symposium hierover, met als criticus Prof. Dr. Willem B. Drees, zie de website
www.utrechtsestudiedagen.nl

P. van Lommel, Eindeloos bewustzijn, een wetenschappelijke visie op bijna-dood ervaringen. Ten Have
2008.




