Meester, men zoekt U wijd en zijd
Desiderium naturale en godsdienstpsychologie1

Inleiding: lotgevallen van de godsdienstpsychologie

In deze bundel draait het om het natuurlijk verlangen naar God, het desiderium
naturale. Natuurlijk kan daarbij ook de vraag gesteld worden wat daar empirisch
wetenschappelijk van kan worden aangetoond. Als God het verlangen naar Hem in de
mens heeft gelegd, als Hij het in ons wekt, dan moet het ook empirisch aan het licht
komen. Tegenwoordig dient zich daarvoor met name de godsdienstpsychologie aan,
bij dat loket moeten we aankloppen.

Dat is uiteraard niet altijd zo geweest. In de Middeleeuwen was de theologie
ons loket geweest, toen omvatte de theologie immers zowel alle filosofische als alle
psychologische onderwerpen. Deze ‘scholastieke’ traditie met haar wortels in de
anticken bleef heel lang vitaal, maar tegen het einde van de 18% eeuw begon de
moderne dichotomie van geloof en wetenschap te ontstaan. Gaandeweg werd
theologie steeds scherper afgebakend van filosofie en wetenschap en de wetenschap
begon voor het eerst haar identiteit op een veel nadrukkelijker manier élders te
zoeken. Voor het eerst kwamen er dus ook twéé loketten voor onze vraag: theologie
en wetenschap! Welke wetenschap? We moeten nu vragen naar de geboorte van de
psychologie.

De modeme psychologie heeft haar wieg in de vroege 19%eeuwse
neurofysiologie: bijvoorbeeld het exact meten van reactietijden, het ontdekken van het
verschil tussen sensorische en motorische zenuwen en de ontdekking van de
elektrische aard van zenuwgeleiding. Grote pioniers zijn bijvoorbeeld de F.C.
Donders (1818-1889), G.T. Fechner (1801-1887) en H. Helmholtz (1821-1894). Al
deze lijnen — en vooral de apparaten voor hun experimenten - komen samen in het
eerste psychologische laboratorium: dat van Wilhelm Wundt (1832-1920).> Wundt,
filosoof, zoon van een Badense predikant, mag beschouwd worden als de grondlegger
van de experimentele psychologie. We nemen het jaar dat Wundt zijn
wetenschappelijk laboratorium inrichtte als markeringspunt voor het ontstaan van een
zelfstandige empirische psychologie: Leipzig 1879. Vele laboratoria volgden in de hele
wereld, wij kunnen dan aan het Groningse van Heymans (1857 — 1930) denken.’

Op zich zou de vraag naar het desiderium naturale bij dit loket van de nu
ontstane wetenschappelijke psychologie gesteld kunnen worden, maar zo is het niet
gelopen, zeker niet in Nederland. Terwijl alle aartsvaders van de psychologie —
Wundt, William James (1842-1910), Heymans — ook tegelijk aartsvaders van de
godsdienstpsychologie zijn, werd deze oorspronkelijke eenheid namelijk snel
verstoord: de godsdienstpsychologische leerstoelen in Nederland (en niet alleen hier)
zijn niet aan de éne overkoepelende faculteit van de psychologie verbonden, daar
waren ze niet welkom. Moeder zat niet op ze te wachten, want er zat een
onwetenschappelijk luchtje aan.* Het was dus niet alleen de exponentiéle groei aan

" Ik dank Harry Stroeken, Nico den Bok en Arjan Plaisier voor hun onmisbare commentaar op deze bijdrage.

* Zie bijvoorbeeld Sacha Bem, Het bewustzijn te lijf, een geschiedenis van de psychologie, Amsterdam 1985.
En R.W. Rieber (ed.), Wilhelm Wundt and the making of a scientific psychology, New York 1980.

? Zie D. Draaisma (et al.) Gerard Heymans, Objectiviteit in Filosofie en Psychologie, Weesp 1983.

* J.A. van Belzen, ‘De tockomst van de godsdienstpsychologie’, in: J.A. van Belzen, (red.), Op weg naar
morgen, godsdienstpsychologie in Nederland, Teksten II, Kampen 2000, 7-21.



onderzoek die zorgde voor een verregaande specialisering in de psychologie, er
vestigde zich daarenboven een geharnast wetenschapsbegrip waardoor de
godsdienstpsychologie werd verbannen.’

Kon de godsdienstpsychologie dan terug naar grootmoeder theologie? Eind
goed al goed? Ondanks de voordelen daarvan is het toch terecht dat vele
godsdienstpsychologen dit niet als een ‘eindelijk thuis’ zien. Waarom zou iemand die
wil werken met psychologische methodieken niet aan de psychologische faculteit
kunnen werken? Bovendien ontmoeten ze bij grootmoeder het zelfde conflict
opnieuw, in de theologische faculteit was namelijk een scheuring langs dezelfde lijn
ontstaan: we kennen staatsfaculteiten die zich met ‘objectieve kennis’ inlaten, en
kerkelijke opleidingen die ‘aan geloof doen’ — ik zeg het even scherp.

Op theologisch 1ijs waren er echter ook nog andere wakken voor
godsdienstpsychologische toeren: grootmoeder is na de Verlichting een tikje grillig en
humeurig geworden. Misschien begon het ook bijna als een sprookje. Dankzij de
invloed van de theoloog Schleiermacher (1768-1834) had de godsdienstpsychologie
aan een theologische faculteit de wind in de zeilen. Schleiermacher had immers, nadat
Kant het geloof had verbannen uit de sfeer van het denken, het geloof een nieuwe
residentie  gegeven in het gevoel. Hij sprak van een  ‘absoluut
afhankelijkheidsgevoel’.® Een goede basis voor godsdienstpsychologie! Vanaf 1900
ontstond er een hele rij godsdienstpsychologische tijdschriften vanuit theologische
faculteiten van Europa tot Amerika. Na ongeveer 1930 zijn ze echter allemaal
gestorven! In Europa heeft de opkomende dialectische theologie van Karl Barth
(1886-1968) daar zeker een rol in gespeeld.” Volgens Barth hadden onze religieuze
gevoelens namelijk  niets met geloof te maken! Bedrijf maar eens
godsdienstpsychologie als je Barth’s hete adem in de nek voelt: ‘De religieuze
ervaring, op welk niveau dan ook, is, voor zover het meer is dan een hol vat, voor
zover het inhoud, bezit, en het smaken van God bedoelt te zijn, altijd wanklank; het is
het schaamteloze vooruitlopen op dat wat alleen maar van de onbekende God uit waar
kan zijn en waar kan worden.’® Barth en de zijnen ontketenden vanaf 1920 een
paleisrevolutie: ook bij de grootmoeder theologie is de godsdienstpsychologie niet
altijd veilig.’

Het spreekt vanzelf dat al dit touwtrekken de godsdienstpsychologie niet
onberoerd liet. Hoe moest zij in deze leeuwenkuil haar eigen identiteit vinden? Hier
kan een lange geschiedenis van proberen en pionieren, van vinden en verdwalen
geschreven worden. Ik onderscheid grofweg reductionisten, agnosten en gelovigen.
Bij de reductionistische visie wordt geloof tot iets anders gereduceerd, bijvoorbeeld
tot iets louter psychisch. Freud is hier een goed voorbeeld van. De agnosten vinden dit

* Gelukkig zijn er wel tekenen van hoop: bijvoorbeeld door de American Psychological Association (APA) die

sinds 1990 de godsdienstpsychologie in een eenparig versneld tempo rehabiliteert.

% Een ‘schlechthinniges Abhingigkeitsgefiihl’, zie Der Christliche Glaube, Berlijn 1884°, 159 e.v.

"In de VS (zie http://www.psychwww.com/psyrelig/USA.html) geldt eerder de invloed van het behaviorisme.

Zie D. W. Wulff, ‘Rethinking the rise and fall of the psychology of religion.” In. A. L. Molendijk and P. Pels

(Eds.), Religion in the making: The emergence of the sciences of religion, (pp. 181-202). Leiden: (1998).

8 Der Romerbrief, Ziirich 1922, 25: ‘Das religiose Erlebnis, auf welcher Stufe es sich auch abspiele, ist, sofern

es mehr als Hohlraum, sofern es Inhalt, Besitz und Genu3 Gottes zu sein meint, die unverschimte und

mifklingende Vorwegnahme dessen, was immer nur von dem unbekannten Gott aus wahr sein und werden

kann.” Uiteraard betreft het hier de jonge Barth, later heeft Barth andere dingen over deze dimensie van geloof
ezegd.

§Zie ook J.H. van den Berg, Psychologie en Geloof, Nijkerk 1958.




te kort door de bocht, zij onthouden zich liever van oordeel.'® Ze zullen zich noch
voor geloof, noch voor reductionisme uitspreken.

De derde groep wordt gekarakteriseerd door het fides quaerens intellectum.
Vertegenwoordigers hiervan zien conform dit middeleeuwse adagium het geloof als
een legitiem startpunt en proberen de godsdienstpsychologische empirie in dat licht te
verstaan. Dat betekent niet dat de ruimte voor ontmaskerende psychologische kritiek
verdwijnt, in tegendeel: men kan nu gaan werken met een criterium dat uiteindelijk
draait om echt en onecht. Bij een ‘echt’ godsdienstig fenomeen is er een werkelijke
gerichtheid op de Ander 6m de Ander, ‘onecht’ betekent dat de gerichtheid in wezen
terugbuigt op het eigen ‘ik’ (of extended self).'" Voorbeelden van het laatste worden
bijvoorbeeld aangereikt door de psychoanalyse, zoals we verderop =zullen
beschrijven.'” In de volgende definitie van godsdienstpsychologie is dit criterium
verwerkt: godsdienstpsychologie onderzoekt de psychologische dimensie van
godsdienst met de methoden van de psychologische wetenschap en met openheid voor
wat echt en onecht aan godsdienst kan zijn. 1k zal de stelling verdedigen dat deze
derde opvatting van godsdienstpsychologie de volle breedte van de empirie beter
verklaart dan de twee eerder genoemde alternatieven. Ik kom hierop terug in de
evaluatie aan het slot van dit betoog.

We gaan dan nu de godsdienstpsychologie aftasten met deze vraag: is er iets te
vinden van het desiderium naturale, een verlangen naar God, misschien zelfs een
Vaderfiguur? Dit zal zich dan hoogst waarschijnlijk aftekenen binnen een veel breder
verlangen naar iets onzegbaars, iets ‘transcendents’, een ‘bron van licht’. Ook op deze
dubbelheid van een specifiek en een breed desiderium kom ik in de evaluatie terug.

§1 Wijs-begeerte
Nog even een oponthoud, want als we ons direct op de psychologie zouden storten
zouden we ons impliciet achter Schleiermacher scharen: het desiderium, zo het er is,
zou bovenal een gevoel zijn, geen streven van het intellect. Dat zou dus een heel
beslissende nadere inkleuring van het gezochte desiderium zelf impliceren.” Een
inkleuring heel anders dan die van de middeleeuwer die het desiderium naturale
verbond het met verlangen naar inzicht, met filosofie. Vandaar dus kort de vraag:
kunnen we de filosofie interpreteren vanuit de gedachte van het desiderium naturale?
Als eerste worden we dan herinnerd aan de etymologie van ‘filosofie’, van
‘wijs-begeerte’. In wijsgeren als Plato kwam inderdaad een onzegbaar verlangen naar
het transcendente boven, een verlangen naar het Goede, naar Licht, — denk aan de
beroemde allegorie van de grot.'* Volgens Werner Jaeger beperkt zich dit echter niet
tot Plato: ‘Vanaf Plato culmineerde elk systeem van Griekse filosofie, uitgezonderd
het sceptische, in theologie. We kunnen een platonische, aristotelische, epicureische,
stoische, neopythagoreische en neoplatoonse theologie onderscheiden.’’> Er wordt

' Een voorbeeld is dacht ik Van Belzen, zie zijn ‘Trends in de godsdienstpsychologie’, Nederlands

Theologisch Tijdschrift, 54 (2000) 192-220.
" Voor deze definitie van ‘echt-onecht’ kies ik een gedachtelijn van Bernard van Clairvaux (1090-1153). Dit
was een briljant godsdienstpsycholoog, al bestond dat vak nog niet in de 12% ecuw. Zie ook H. Veldhuis, (red.),
gnrustig is ons hart..., Mens-zijn in christelijk perspectief, Zoetermeer 1994, H3.

Zie §3.
" Vergelijk ook N. Azari en D. Birnbacher, ‘The Role of Cognition and Feeling in Religious Experience’,
Zdygon 39/4 (2004) 901-918.
' Te vinden in ‘De Staat’, vii, Verzameld Werk, 111, herziene uitgave van de vertaling van Xaveer de Win,
Kapellen/Baarn 1999.
" Werner Jaeger, The Theology of the Early Greek Philosophers, Oxford 1936, 4.



niet geclaimd dat deze Grieken monotheisten waren — dat waren ze niet. Maar het
desiderium naturale kan dit gepassioneerde en religieus gekleurde zoeken van de
filosofen wel goed verklaren. Hier presenteert het zich in elk geval als een verlangen
naar een transcendente bron van onveranderlijk zijn, iets wat in een denkend
schouwen wordt nagestreefd.

Na de christelijke omvorming van het neoplatonisme door Augustinus vinden
we het desiderium naturale terug als een verlangen naar een persoonlijk God.
Bovendien wordt het nu ook bewust erkend en beleden: onrustig is ons hart, totdat
het rust vindt in U, o God! (Augustinus) Dat de intellectuele dimensie nadrukkelijk
meedoet in deze (on)rust, blijkt exemplarisch in vele middeleeuwse traktaten. Teksten
als het proslogion van Anselmus ontspringen uit gebed en contemplatie, toch is het
ook ‘filosofie’. Eén van de meest indringende getuigenissen van dit verlangen naar
God als een intellectueel streven is Dante’s Goddelijke Komedie. Zo zegt Beatrice, die
zeker de theologie symboliseert, tot Dante:

Zo ik u toevlam in de gloed der liefde

Boven de maat die op aarde wordt geschouwd,

Zodat ik de kracht uwer ogen te boven ga

Verwonder u niet; want dit komt

Van 't volmaakte schouwen, dat naarmate het begrijpt

De voeten sneller beweegt naar het begrepen Goed.

'k Zie zeer wel hoe reeds weerstraalt

In uw intellect het eeuwig Licht

Dat, eenmaal aanschouwd, altoos liefde ontsteekt. Pa. 5:1-9

Door de hele Komedie vind je dit besef dat herinnert aan een dimensie van het
desiderium die we tegenwoordig niet zo goed meer kennen: zou in het Licht ook niet
ons licht, met al haar onrustig streven, tot rust komen? Zo kunnen we in het
desiderium naturale ook een sleutel vinden tot het verstaan van het verschijnsel
filosofie.

De kritiek van Kant (1724-1804) op de traditionele godsbewijzen markeert
wat dit betreft een keerpunt.'® Wat voor Dante vanzelfsprekend was begon meer en
meer te vervagen: geloofsverlangen werd bij Schleiermacher een kwestie van gevoel.
Dit is tevens de ambiance van de oervaders van de godsdienstpsychologie, Wundt en
James: het waren post-kantianen met een beslissende tik van Schleiermacher.
Godsdienstpsychologie was voor hen wetenschappelijke bestudering van het ‘absolute
athankelijkheidsgevoel’, geen kwestie van het intellectuele schouwen van waarheid!
Het is deze godsdienstpsychologie die we na dit filosofisch oponthoud gaan aftasten
op zoek naar sporen van het desiderium.

§2 Het Desiderium en de neurofysiologie

Als eerste godsdienstpsychologische discipline onderzoeken we de neurofysiologie.
Wie dat vergeet, vergeet Wundt, vergeet de oorsprong van de psychologie. Daarom
deze vraag: zijn er aanwijzingen voor een desiderium naturale op het niveau van de
neurofysiologie? Het gaat hier niet om een bewijs voor of tegen het desiderium
naturale: kunnen we ons één neurofysiologisch feit voorstellen dat beslissend tegen

' In de twintigste eeuw is er eerherstel van de godsbewijzen vis a vis Kant gekomen. Voor een introductie in
het voor dit punt relevante oeuvre van bijvoorbeeld Alvin Plantinga, zie R. van Woudenberg en B. Cusveller,
De Kentheorie van Alvin Plantinga, Zoetermeer 1998.



het desiderium zou pleiten? Of beslissend voor? Immers, zoals prikkeling van mijn
hersenstam bij erotische beelden niet bewijst dat de onderhavige vrouw niet bestaat,
zo bewijst activiteit in het ‘reli-lobje’ niet dat God niet bestaat (of dat Hij wel
bestaat).'’

Ja toch, ik weet €én neurofysiologisch gegeven dat strijdig zou zijn met enkele
algemene voorwaarden voor geloof. Stel dat de neurofysiologie zou aantonen dat
vrijheid een illusie is, dan vernietigt de neurofysiologie het christelijk Godsbeeld en
het bijpassende mensbeeld.'® Elders heb ik echter aangetoond dat de neurofysiologie
goed met vrijheid te combineren valt."

Andere neurofysiologische kwesties raken niet de vraag naar de
bewijsbaarheid, maar zijn niettemin wel een echt humaan aspect van het desiderium
naturale, mocht het bestaan. We zijn nu eenmaal geen engelen die zonder elk spoor
van ‘brains’ de Allerhoogste loven. Godsdienstpsychologisch onderzoek brengt ook
deze neurofysiologische dimensie van religieuze activiteit in kaart, de speurtocht naar
het ‘reli-lobje’ of ‘the God spot’. Onderzoek naar deze materie is al oud, David Wulff
geeft een breed overzicht.” Ik beperk me hier verder tot het noemen van deze
literatuur.

§3 James en de fenomenologie: de hermeneutieve richting

Lag de oorsprong van de neurofysiologische methodiek bij Wundt, William James
symboliseert een andere methodologische tak van de godsdienstpsychologie, haar
fenomenologische, descriptieve of hermeneutieve poot. Veelal laat men de
godsdienstpsychologie inderdaad beginnen bij de James.*' Vanwege zijn Principles of
Psychology (1890) wordt hij gezien als een van de grootste en eerste psychologen,
maar zijn the Varieties of religious experience (1902) is de onbetwiste bestseller van
de embryonale godsdienstpsychologie.?

Het is ondoenlijk om 7he Varieties hier recht te doen; zelf lezen is het devies.
Ik wil James hier vooral bespreken vanwege zijn methodische betekenis. Daarvoor is
het toch goed om één citaat te geven, een korte passage waarin James Tolstoi aan het
woord laat maar zo indirect ook over zichzelf spreekt. Het is de passage over de
ernstige melancholie van Tolstoi:

Gedurende dat hele jaar, terwijl ik me bijna onafgebroken bleef afvragen hoe
er een eind aan te maken, met het touw of de kogel, gedurende al die tijd,
naast al deze bewegingen in mijn hoofd, bleef mijn hart wegkwijnen vanwege
een ander ziekmakend gevoel. Ik kan dit geen andere naam geven dan de dorst
naar God. Dit hunkeren naar God had niets te maken met het rondtollen van

"7 Er zijn vijf hersengebieden geselecteerd die extra activiteit vertonen bij religieuze ervaring, die worden hier
niet zonder humor ‘reli-lobje’ genoemd, zo door M. Sarot, ‘Religieuze kennistheorie en het reli-lobje’,
Nederlands Theologisch Tijdschrift, 56 (2002) 39-47.

'* Overigens niet dat van alle theologen want uiteraard komt er ook determinisme in de theologie voor, iets wat
goed te combineren is met neurofysiologisch determinisme.

Y Ik bedoel dan geen ‘compatibilisme’, want dat is in feite een vernietiging van vrijheid. Zie Vrijheid en
Disposities, Zoetermeer 2000, en mijn ‘Freedom and Neurobiology, a Scotistic Account’, Zygon 39/4 (2004)
919-932.

* David M. Wulff, Psychology of Religion, classic and contemporary views, New York 1991, 41-110, 172-183.
Recenter bijvoorbeeld Eugene d'Aquili & Andrew B. Newberg, The Mystical Mind: Probing the Biology of
Religious Experience. Minneapolis 1999.

*! David Wulff, a.w., 11, 467-518.

** Ondertitel: a study in human nature, being the Gifford lectures on natural religion delivered at Edinburgh in
1901-1902. Ik gebruik de 13de druk, Londen 1919.



mijn gedachten, — het was juist het tegendeel daarvan —, maar het kwam vanuit
mijn hart.”’

Ten eerste brengt dit citaat ons bij het desiderium naturale. In het getuigenis van
onnoemelijk veel mensen is het moment dat zij zich door God laten vinden het
keerpunt van hun bestaan. Zij komen dan tegelijk bij de grond van de dorst én de bron
die haar lest. Maar heeft een individueel getuigenis als dat van Tolstoi — en James’
eigen ervaring liep precies parallel — wel enig wetenschappelijk gewicht? Hier ligt
precies de methodische betekenis van James. De godsdienstpsychologie leeft immers
niet alleen van neurofysiologie en statistiek. Er is ook een andere dimensie: van
fenomenologische beschrijving, van aandacht voor de individuele religieuze
beleving.>* James zette het op de kaart en het zou nooit meer verdwijnen: wij hebben
de individuele ervaring met de sensitieve interpretatie daarvan serieus te nemen, juist
ook psychologisch-wetenschappelijk gezien. Die interpretatie moet overigens ook
kritisch en demaskerend zijn. Want veel in religie is onzuiver en ‘onecht’.

James’ eigen overtuiging was dat geloof noodzakelijk was. Religie was, zoals
de ondertitel van The Varieties het zei, eenvoudigweg human nature. Hij beleefde
geloof wel op een mystieke, niet doctrinaire wijze: het ging hem om ‘experience’,
ervaring.”” Hier vinden we weer de post-kantiaanse nazaat van Schleiermacher.
Geloofsbelijdenissen en theorie€n waren voor hem op zijn best gestolde ervaring, ze
hadden verder weinig waarde. Maar bij James, grondlegger van de psychologie en de
godsdienstpsychologie, komen we het desiderium dus als belangrijke factor tegen.

Freud

Deze fenomenologische methode is in feite verder psychologisch verdiept en
ontwikkeld door Freud (1856-1939) en de psychoanalyse. Hoewel de vroege
psychoanalyse heel andere wetenschappelijke aspiraties had — zij wilde graag
doorgaan voor een harde, objectieve wetenschap —, is het netto resultaat na de
grondslagenstrijd toch eenduidig: de psychoanalyse kan de lat van exacte wetenschap
niet halen, maar kan wel gedijen onder de vlag van een meer fenomenologische,
‘hermeneutieve’ wetenschap.”’ Zoals je teksten literair-wetenschappelijk kunt
onderzoeken, kun je ook mensen onderzoeken: waar liggen de verborgen
betekenisverbanden? Hierin ligt een onuitwisbaar belang van de psychoanalyse: Freud
heeft als geen ander de loep gelegd bij de verborgen betekenisverbanden in de
individuele biografie — hij was de archeoloog van de ziel! Geen wonder dat Freud zich
trouwens vermeide in de échte archeologie.”®

Uiteraard had Freud een eigen godsdienstpsychologisch programma, hij was
een uitgesproken reductionist: Freud wilde godsdienst reduceren tot drift, neurotisch
conflict en gemis. Godsdienst was volgens Freud een vorm van ‘de vervulling van de
oudste, sterkste en meest dringende wensen van de mens’.”’ De schrijnende
athankelijkheid in de vroege jeugd kan een mens in feite nooit meer van zich
afschudden, het leven blijft bedreigd door dood, verlies en ellende. Die dreiging is
onacceptabel voor de meeste mensen en daarom droomt men zich een goede vader in

> 4.w. 156, mijn vertaling van James’ weergave van Tolstoi.

* Zie ook Bem, a.w., 299-300.

3 Wulff, a.w., 475.

*° Dit spoor kan verrijkt worden met bijvoorbeeld Alfred Adler (1870-1937) en Gordon Allport (1897-1967).

*” Hiervoor Adolf Griinbaum, The Foundations of psychoanalysis, a philosophical critique, London 1984.

* Zie A M. Rizzuto, Why did Freud Reject God? A Psychodynamic Interpretation, New Haven-Londen 1998.
En zie noot 35.

* Wolff a.w., 279.



de hemel. Kritisch en demaskerend heeft Freud zo veel betekenis voor de
godsdienstpsychologie: inderdaad kunnen godsdienstige fixaties optreden doordat
religie te veel geént blijft op een ouderbinding. Ze wordt dan in dat opzicht ‘onecht’,
is in wezen niet gericht op de Ander maar in angst gefixeerd op het eigen ik.*°

Gestript van zijn reductionisme is Freud eigenlijk d¢ kroongetuige van het
desiderium naturale: Freud meent als psycholoog dat de mens naar een God hunkert,
naar een vaderfiguur. Dat Freud concludeert dat die God er niet is, is een conclusie
die door Freud niet voldoende empirisch onderbouwd wordt. Daarin stuiten we eerder
op het individu Freud dan op wetenschap.’’ Dit exploreren we in de nu volgende
paragraaf.

De lijn Rimke - Rizzuto

In 1939, het sterfjaar van Freud, liet de Utrechtse hoogleraar psychiatrie H.C. Riimke
Karakter en aanleg in verband met het ongeloof het licht zien.” In dit boek bespreekt
Riimke de psychologie van het ongeloof. Zijn hoofdstelling is dat ongeloof een
ontwikkelingsstoornis is.>> Het boekje verraste de Nederlandse intellectuelen: dit was
een ander geluid! Toch was de gedachte uiterst simpel: natuurlijk is er een
psychologie van het geloof, maar er is ook een psychologie van het ongeloof. Als
psychologische factoren inspelen op geloof, dan moet het ook zo zijn dat ze inspelen
op ongeloof. Tk laat het beroemde boekje van Riimke nu ter zijde en concentreer me
op een spannende studie die deze gedachte van Riimke op Freud zelf toepast: waarom
verwierp Freud eigenlijk God? Ook bij hem zijn er toch verborgen
betekenisverbanden die je psychoanalytisch kunt onderzoeken?

Ana-Maria Rizzuto laat in Why did Freud Reject God? uit 1998°* zien dat
Freud psychologisch gezien niet anders kon dan zich opstellen als een ‘goddeloze
Jood’. Het interessante van deze studie is dat hij echt psychoanalytisch van opzet is, al
bestaat het materiaal uit dode teksten en uit de beeldjes die Freud in zijn werkkamer
op zijn bureau plaatste — archeologische trofee’s allemaal gelijkend op de beeldjes die
zijn kinderbijbel verluchtigden! Deze beeldjes moesten hem troosten en bemoedigen
met zijn werk, maar was het niet de aanwezigheid van zijn vader die zich in deze
beeldjes van Egyptische mummies en goden verdichtte? Vanuit deze insteek
prepareert Rizzuto het oude weefsel van Freuds leven laag voor laag weg, zodat de
diepere lagen met de middelen van Freuds eigen psychoanalyse zichtbaar worden: het
was voor deze man onmogelijk om te geloven. Uiteraard is de zekerheidsstatus van dit
soort onderzoek niet zo heel hoog®, maar al het psychoanalytisch onderzoek is
tentatief. Het blijft hermeneutiek van ‘teksten’ en hun verborgen verbanden. Hoewel
Rizzuto niet bewijst dat God bestaat, onthult zij wel haarfijn dat psychoanalyse nooit
een middel kan zijn in een reductionistisch programma. Er is dan ook altijd een

% Zie de definitie in onze inleiding.

*! Dat geldt ook al voor de psychoanalyse van Freud zelf: die was sterk bepaald door het gezin van herkomst,
zie Harry Stroeken, Freud en zijn patiénten, Amsterdam 1985, 138-158.

*? Heruitgave, inleiding J.A. van Belzen, Kampen 2003.

* Overigens vult Riimke ‘geloof” niet langs doctrinaire lijnen in, ik plaats hem op de lijn Schleiermacher —
James. Zie verder ook J. Corveleyn en D. Hutsebaut (eds.), Belief and Unbelief, psychological perspectives,
Amsterdam Atlanta 1994 en Antoon Vergote, Religie, geloof en ongeloof, Kapellen Kampen 1987, 187-254.

** New Haven / Londen.

¥ Rizzuto (zie a.w. 134-185) slaat bijvoorbeeld geen acht op de voor het geloof van toenmalige intellectuelen
vaak vernietigende betekenis van de nieuwe gegevens van archeologie (Freuds obsessie!) en Assyriologie,
bijvoorbeeld de ontdekking van het Gilgamesj-Epos. We worden trouwens ook milder over de hoogdravende
inhoud van Freuds Totem und Tabu (1913) als we kennis nemen van grootse theorieén van de toenmalige
Assyriologen.



psychologie van dat ongeloof — Riimke’s steen in de gladde vijver van elk zelfvoldaan
reductionisme.

Het onderzoek van Rizzuto heeft nog rijkere implicaties voor ons huidige
onderwerp. In eerder onderzoek stelt ze: ‘Zowel volgens Freuds inzichten als volgens
de mijne bestaat het eigenlijk niet dat er mensen zijn zonder een innerlijke
representatie van God.” Zij doelt dan op bewuste of onbewuste beelden, maar maakt
de representaties wel contextafthankelijk: in tijden waarin een dergelijk symbool niet
aanwezig was, hoeft het niet in de psyche te zijn.*® Het grote verschil met Freud is dat
deze aan god-representaties slechts een remmende, defensieve psychologische functie
toeschreef; de psychoanalytica Rizzuto ziet echter daarnaast ook een heel andere,
positieve betekenis van god-representaties. Ze helpen voor het vinden van
psychologisch evenwicht en zingeving. Dit onderzoeksspoor kan hier slechts
aangeduid worden, ik verwijs verder naar literatuur.”’ Duidelijk is wel dat hier een
verband gelegd kan worden met het desiderium naturale: als in elk mens god-
representaties sluimeren (mits ze ermee in aanraking zijn gekomen) en deze
representaties belangrijk zijn voor psychologisch evenwicht, is dat te zien als een
psychologische aanwijzing voor het bestaan van het desiderium.

Object-relations

Rizzuto is een psychoanalytica van de school of object relations, een latere aftakking
van de klassieke freudiaanse psychoanalyse. De grondgedachte van deze richting is
voor ons van belang. De fundamentele gedachte van de objectrelatietheorie is dat de
psyche van het kind in de eerste ontwikkelingsfases wordt geweven uit de relatie met
de ander (‘object’ genoemd). Het ‘ik’ komt voort uit relatie, het is het resultaat van
geinternaliseerde object-relaties. Dit centraal stellen van relaties zorgde voor een
natuurlijk verband tussen de objectrelatietheorie en religie: ‘Binnen de object-
relationele stroming in het psychoanalytisch denken wordt religie gezien als relatie:
religie is wezenlijk relationeel. In de relatie met God worden geinternaliseerde object-
relaties (i.e. het innerlijke beeld van de ander en de relatie met de ander) weerspiegeld
en keren fundamentele patronen van interactie en betekenisverlening, zoals een
individu dat in het dagelijks leven doet, terug.”*® Verschillende vertegenwoordigers
van deze stroming hebben dan ook op het gebied van religie onderzoek gedaan, ik
denk aan de reeds genoemde Rizzuto, verder aan James Jones™ en Nel Jongsma-
Tieleman.*’

De objectrelatietheorie is inderdaad goed te combineren met geloof: religie is
immers relatie? Het desiderium naturale dat de theoloog voor ogen zweeft is echter
wel heel iets anders dan de psychische krachten die de objectrelatietheorie blootlegt.
De ‘geinternaliseerde object-relaties’ die in de relatie met God worden ‘weerspiegeld’
zijn ambivalente psychische krachten: angst en woede kunnen zij aan zij gaan met
verlangen. De ervaring met God zelf zou een dergelijk ruw en ambivalent desiderium
dus moeten gaan zuiveren. De gelovige ervaart meestal dan ook dat God verrassend

3% Ana-Maria Rizzuto, The Birth of the Living God, a psychoanalytic study, Chicago-London 1979, 47, zie ook
John McDargh, ‘Creating a New Research Paradigm: Ana-Maria Rizzuto’, in: J. Liebman Jacobs, D. Capps (Red.),
Religion, Society, and Psychoanalysis, Boulder 1997, 187.

*7 Zie John McDargh, a.w..

* H. Schaap-Jonker, E.H.M. Eurlings-Bontekoe, P.J. Verhagen en H. Zock, Godsbeeld en psychopathologie,
een verkenning in de wetenschappelijke literatuur vanuit object-relationeel perspectief, Psyche en Geloof 11/4
(2000) 201.

* Contemporary psychoanalysis and religion, New Haven / Londen 1991.

“ Godsdienst als speelruimte voor verbeelding, Kampen 1996.



anders is dan hij in eerste instantie dacht. Wat God doet ‘is in geen mensenhart
opgekomen’. Op zich blijft echter staan: het psychoanalytisch gegeven dat onze
psyche wezenlijk relationeel is, sluit goed aan bij de grondgedachte van het
desiderium dat de mens aangelegd is op God.

Er is echter een belangrijke complicatie, want er bestaat namelijk verschil van
mening ten aanzien van de rangorde van de relaties. Klein en Winnicott achten de
binnenwereld het meest basaal, in hun ogen zijn de innerlijke object-relaties het meest
fundamentele weefsel. Auteurs als Fairbairn en Guntrip zien daarentegen de
binnenwereld van interne relaties als secundair, als een wereld van compensatie.*' In
hun ogen zijn échte relaties primair en is de innerlijke psyche daarvan de
weerspiegeling. Voor ons thema is deze controverse natuurlijk heel relevant, het fides
quaerens intellectum kan het beste aansluiting zoeken bij de visie van auteurs als
Fairbairn en Guntrip.

Lacan

De Franse denker Jacques Lacan is gestart als een kritisch medestander van de
objectrelatie school. Medestander vanwege zijn overtuiging dat objectrelaties
fundamenteel zijn, kritisch vanwege zijn overtuiging dat de mens door de
belangrijkste vertegenwoordigers van deze school gedomesticeerd is. Voor mensen
als Winnicott en Guntrip is de richting van onze relationele gehechtheid namelijk een
natuurlijk gegeven. Daartegenover plaats Lacan de mens als de belichaming van een
polymorfe, perverse driftmatigheid.* Er is geen normatief of natuurlijk doel voor
onze drift, geen norm voor onze (ook intrapsychische) gehechtheden. Schematiserend
gezegd: Winnicott en Guntrip zijn Apollinische denkers van de orde, Lacan is het
Dionysische type a la Nietzsche.*’

Nu rees voor Lacan echter de vraag wat hij als psychoanalyticus zijn patiént
dan nog te zeggen heeft, als er eigenlijk geen normatieve orde in de relationele matrix
van driftmatige gehechtheid bestaat. Lacan is van mening dat de taak van de
psychoanalyse is het blootleggen van juist dat gemis. De mens is een fundamenteel
tekort, hij is als subject slechts drager van een driftmatig verlangen. Als zodanig moet
hij dus wel een doel kiezen, maar dat doel is er in feite alleen om het excentrische zijn
dat hijzelf nu eenmaal is als een excentrische relatie te laten voortbestaan. Slechts
imaginair vallen wij samen met ons doel, wordt ons verlangen bevredigd. Zou de
mens werkelijk met zijn doel samenvallen, dan vond hij ..... de dood. Hij is immers
dat verlangen, die driftmatigheid, die relatie-tot-dat-andere. Die excentrische
positionering van het ik kunnen wij niet kwijtraken, het zou de dood van de
psychische realiteit als verlangen zijn. Het enige is dat wij de leegte kunnen leren
erkennen en aanvaarden. (Zou Lacan de passage uit Barths Romerbrief die wij
citeerden gekend hebben?!)

In deze psychoanalytische visie komt een inzicht naar voren dat voor het
christelijk geloof toch een aantal boeiende herkenningspunten biedt. De gedachte dat
wij met onze zelf gestelde doelen een illusie nastreven, dat wij onszelf zouden moeten
ontledigen, brengt ons op een terrein waar de mysticus zich thuis voelt. Ook Lacan
heeft zelf de relatie met werk van Simone Weil gelegd en heeft zich door haar laten

“ J.R. Greenberg & S.A. Mitchell, Object Relations in Psychoanalytic Theory, Harvard UP 1983, 223-224.
# 7ie Marc De Kesel, Eros & Ethiek, Een lectuur van Jacques Lacans Séminaire VII, Leuven/Leusden 2002.

“ Zie A.J. Plaisier, De Mens in het geding, een kritische vergelijking tussen Pascal en Nietzsche, Zoetermeer
1996.



inspireren.”* Tk wil hier niet de suggestie wekken dat Lacan een religieus denker is,
dan zou men hem annexeren. Maar van waarde lijkt mij zijn gedachte dat wij ons
vastklampen aan ‘fantasmata’ om onszelf te beschermen tegen de schrale
woestijnwind van een diepere, demaskerende waarheid over onszelf. In het geloof
gebeurt dat evengoed: ook die relationele innerlijke gehechtheid zal gebruikt worden
om onszelf te verbergen. Hier kan men ook een verband leggen met de mystiek van
een Johannes van het Kruis, ook die zou ons juist weer terugdirigeren naar de schrale
woestijn. Telkens raadt hij aan om allerlei gekoesterde ‘fantasmata’ los te laten: al je
ingevingen, gevoelens, visioenen, beelden, doelstellingen, al komen ze van een engel
of van God, laat ze los. ‘Hij’ is het niet, krijgen de mensen in de ‘psychoanalytische
praktijk’ van Johannes te horen, laat het dus los, hecht je er niet aan. Waar de wegen
uiteengaan is de overtuiging van de christen dat God er wel degelijk is en zichzelf in
voorstelbare, menselijke vorm geschonken heeft.

Men zou kunnen vragen of Lacans ‘vertoog’ niet iets blootlegt van de
postchristelijke mens: is Lacan gestuit op het psychologisch gegeven dat de
geseculariseerde mens zichzelf heeft beroofd van het enige doel dat zijn verlangen tot
rust brengt, namelijk God? En dat hij dus door deze amputatie inderdaad veroordeeld
is tot doelloze driftmatigheid? Schrap God en elke gehechtheid waarin je jezelf wilt
verliezen zal je ook weer afstoten, elk verabsoluteerde doel waarmee je je wilt
identificeren zal je uiteindelijk van je ware identiteit beroven. Wie goden van goud
aanbidt wordt als zij, zegt de psalm (115:8). Lacan heeft die potenti€le ‘vergouding’
ontdekt, maar kent het alternatief niet. Zowel voor Lacan als voor de christen is de
mens inderdaad leegte, of, zoals de middeleeuwer het zei, een houtkrul gekromd om
zijn eigen leegte. Lacan houdt het daarbij, voor de christen is het een teken van het
desiderium naturale: de houtkrul kan zich alleen vullen met Hem.

We kunnen Lacans visie verder nog met een zeer specifiek aspect van het
christelijk geloof verbinden, namelijk de incarnatie. In een supralapsarische visie op
incarnatie is het desiderium naturale niet gericht op de ‘hoge’ God maar wordt het
vervuld door de nederige, mens geworden God.*> De gedachte dat het desiderium
naturale eigenlijk op de menswording is gericht kan men verbinden met Lacans
kritiek op onze neiging tot restloze vereenzelviging met het object: is elk desiderium
naturale los van de incarnatie, elk verlangen dat wil ‘opklimmen’ tot God, niet een
vorm van vluchten in je eigen ‘fantasma’ rond God, je eigen ideaalbeeld van God?
Wie zich in dat allerhoogste ‘fantasma’ wil spiegelen en verliezen, wil eigenlijk ‘als
God’ zijn — nu met de negatieve connotatie die daaraan verbonden is (Genesis 3).

Met Lacan sluiten we de lijn die bij James begon af. De eenheid binnen deze denkers
is de methodische: voorop staat toch de invoelende interpretatie van het eigen ziele
leven en dat van de ander, dit is een hermeneutieve benadering. Telkens vinden we
duidelijke sporen van het desiderium naturale of gegevens die heel goed van daaruit
uitgelegd kunnen worden. Nu naar de volgende methodische poot van de
godsdienstpsychologie, een lijn die weer teruggaat op Wundt: de statistische.

* De Kesel, a.w., 49.
* Zie bijvoorbeeld Henri Veldhuis ‘Moderniteit en motieven voor de menswording’, in: Wat God bewoog mens
te worden, Nico den Bok, Guus Labooy (red.), Zoetermeer 2003, 24-25.



§4 Statistisch onderzoek

Een ‘Binding met God’ vragenlijst

Godsdienstpsychologie zonder statistiek is ondenkbaar. Uit de zee aan onderzoek
moet ik iets selecteren. Ik kies voor de recent ontwikkelde ‘Binding met God’
vragenlijst, de ‘Attachment to God Inventory’(AGI).*® John Bowlby, uit de object-
relatie stroming, stelt dat vroege ouderbindingen worden overgedragen op volwassen
relaties. Er zijn uitgebreide psychometrische schalen ontwikkeld om die theorie te
‘operationaliseren’, want hoe objectiveer je het concept ‘ouderbinding’ zodat het
meetbaar wordt in bevolkingsonderzoek? Zo ontstond de ‘schaal voor ervaringen in
nabije relaties’, de Experiences in Close Relationships-scale (ECR-schaal). De twee
belangrijkste dimensies van ouderbinding die deze schaal meet zijn vermijden van
intimiteit en angst voor verlating.47

Deze gedachte kun je echter ook doortrekken: worden die ambivalente
ouderbindingen misschien ook overgedragen op God? Beck en McDonald hebben dit
uitgewerkt. Zij hebben daarvoor de ECR-schaal omgebouwd tot een meetinstrument
voor de binding met God, de ‘Attachment to God Inventory’. De twee cruciale
parameters van de ECR-schaal keren uiteraard terug, nu getransponeerd op God:
vermijden van intimiteit en angst voor verlating. Om een idee te geven hoe dat wordt
gemeten: deelnemers moeten tientallen verschillende vragen beantwoorden als: ‘Ik
probeer niet te athankelijk van God te zijn’ en ‘dagelijks bespreek ik al mijn zorgen
en problemen met God’. Interessant is dat in de genoemde hoofddimensies al het
hermeneutische onderzoek dat ik eerder beschreef mee resoneert: natuurlijk Freud en
de school of object-relations, maar ook bijvoorbeeld Riimke. Deze onderzoekslijn
vanuit Bowlby vraagt immers aandacht voor het algemene psychologische gegeven
van het vermijden van intimiteit, juist in belangrijke relaties. Van daaruit kan men
makkelijk een lijn trekken naar Riimke: ongeloof als ontwikkelingsstoornis. Door dit
onderzoek krijgt Riimke’s inzet een veel steviger empirische en statistische basis.

Het was Beck en McDonald in eerste instantie te doen om de constructie van
deze AGI-schaal en het testen op betrouwbaarheid. Dit werd gedaan in drie
bevolkingsgroepen (één groep was bijvoorbeeld studenten van een christelijke
universiteit). Dit onderzoek, dat nog wacht op verdere toetsing en uitbouw, kan men
uitstekend verbinden met het concept van het desiderium naturale. Juist het vinden
van een verband tussen ouderbinding en binding aan God suggereert dat de mens van
nature is aangelegd op een Vader in de hemel. Wel zien we het ambivalente van de
binding: er is angst én athankelijkheid, de binding is nog geen zuiver verlangen of
liefde. De christelijke traditie kent zelf haar taal en teken waardoor de relatie met God
zal kunnen groeien in kwaliteit, uitgaande van een dergelijk ambivalent psychologisch
weefsel van ouderbinding. Ergo, we vinden hier aanwijzingen voor een nadere

“ R. Beck, A. McDonald, ‘Attachment to God: The Attachment to God Inventory, Test of Working Model
Correspondence, and an Exploration of Faith Group Differences’, Journal of Psychology and Theology, 32
(2004), 92-103.

*7 Avoidance of Intimacy and Anxiety about Abandonment, zie a.w., 94.



invulling van het desiderium als een nog ambivalente binding gekenmerkt door een
waaier van gevoelens van angst voor tot verlangen naar een persoonlijk God.*®

Geloof, ongeloof en depressie

Er is een andere empirische manier om ons probleem te benaderen. Wanneer er een
desiderium naturale is, s het logisch om te veronderstellen dat het vervuld worden
van dat verlangen de mens goed doet. Augustinus riep in zijn belijdenissen: ‘Onrustig
is ons hart, totdat het rust vindt in U, o God.” Als dit waar is, dan zou het onvervuld
blijven hiervan de mens diep moeten frustreren — we hebben al een indringend
getuigenis van Tolstoi gezien. Een volgende stap is dan onderzoek doen naar het
voorkomen van bijvoorbeeld depressiviteit in verschillende bevolkingsgroepen. Is er
verschil tussen gelovigen en ongelovigen wat dit betreft?

Er is erg veel empirisch onderzoek op dit terrein gedaan. Ik geef enkele
resultaten, die teruggaan op vele honderden statistische onderzoeken in het laatste
decennium. In de USA is 8 % van de bevolking niet religieus. Zij lijken een
significant hogere kans op depressiviteit te hebben. Bij dit soort onderzoek wordt er
altijd gecorrigeerd voor zaken als sociale status etc. (‘covariates are controlled’).
Voorts is het van belang dat dit onderzoek verschijnt in serieuze wetenschappelijke
vakbladen. Men geeft dan ook duidelijk aan dat het wel statistisch, maar nog geen
experimenteel onderzoek is. Pas experimenteel onderzoek geeft meer zekerheid over
oorzaken: als je bevolkingsgroepen vergelijkt, vind je steevast een duidelijk
omgekeerd evenredig verband tussen de mate van religieuze betrokkenheid en
depressie, maar een statistisch verband is nog geen oorzakelijk verband. Dan zou je in
een experiment sommige mensen uit een groep at random ‘religie’ moeten geven,
anderen uit een controlegroep krijgen dat dan niet. Het behoeft geen betoog dat dit
niet kan. Van belang is uiteraard wel dat wordt gekeken naar specifieke graadmeters
van religiositeit, zoals het trouw participeren in erediensten en het hebben van een wat
men noemt ‘intrinsieke’ geloofsovertuiging. Zijn beide factoren sterk aanwezig, dan
wijzen bijna alle studies op een lagere frequentie van depressiviteit en tevens een
eerder herstel ervan (en betere ‘coping’ met ‘life events’ als overlijden etc.).*

Het Nederlandse onderzoek van het team rond Braam verdient hier genoemd
te worden.” Vanuit bevolkingsonderzoek onder ouderen in bijvoorbeeld Sassenheim,
Haarlem, Zwartsluis, Genemuiden, Hasselt, Ommen, Zwolle en Oss toont Braam aan
dat er een duidelijk statistisch verband is tussen depressiviteit en afnemende
religieuze betrokkenheid bij ouderen: ‘In het algemeen gaat lidmaatschap van een
kerkelijke gezindte samen met minder depressie.””’ Deze globale uitspraak wordt
onderbouwd door gedifferentieerd, specifiek onderzoek: er is gekeken naar de sociale
dimensie van geloof, naar de kant van de mate van ‘persoonlijk geloof” (saillantie) of
de cognitieve aspecten. Ook wordt er bijvoorbeeld gekeken naar kerkbezoek: ‘Het

* In dit verband is ook nog zeer noemenswaard: H. Schaap-Jonker, E.H.M. Eurlings-Bontekoe, P.J. Verhagen
en H. Zock, Godsbeeld en persoonlijkheidspathologie, een exploratief onderzoek bij psychiatrische patiénten’,
Psyche en Geloof 11/4 (2000) 210-226.

* Gegevens bij H.G. Koenig, M.E. McCullough, D.B. Larson, Handbook of Religion and Health, Oxford 2001,
118-135. Voor een overzicht van recent empirisch onderzoek (1997-2002) zie A.W. Braam, A.T.F. Beekman,
W. van Tilburg, Religiositeit en depressie bij ouderen: een overzicht van recent empirisch onderzoek,
Tijdschrift voor Psychiatrie, 8 (2003) 495-506.

Braam, A., et. al, ‘Gereformeerde depressic of depressies bij gereformeerden? Gegevens uit
ouderenonderzoek.” Psyche en Geloof, 11 (2000) 114-129. En Braams Religion and Depression in Later Life,
an empirical approach, (revised edition), Amsterdam 2001°.

*' Braam 2001: 153.



risico op depressie voor mensen die zelden of nooit de kerk bezoeken blijkt ongeveer
anderhalf keer groter te zijn dan voor ouderen die de kerk minstens twee keer per
maand bezoeken. De resultaten zijn gecorrigeerd voor effecten van lichamelijke
gezondheid en sociale steun, en zijn dus niet aan vertekening door deze factoren toe te
schrijven.””* De algemene conclusie geldt echter niet bij alle vormen van religiositeit:
‘Niettemin wordt in een sterk-conservatief (Calvinistisch) religieus klimaat meer
depressie gevonden.” Al dit onderzoek verloopt met de gewone wetenschappelijke
standaardmethoden.

Al met al is dit een statistische onderbouwing van wat we bijvoorbeeld bij
James vonden: als er meer depressiviteit voorkomt bij mensen die empirisch
aantoonbaar minder echt, intrinsiek geloof hebben (ook kennelijk gekoppeld aan
kerkgang), dan is dat een statistisch teken voor het bestaan van een elementair
verlangen, een desiderium. Waarom zou je anders depressief worden, als er niets in je
eigen wezen is dat vraagt naar een antwoord van gene zijde?

Toch vinden we niet bij alle mensen dit verlangen. De godsdienstpsychologie
heeft dan ook veel studie verricht naar het keerpunt, de drempel tussen geloof en
ongeloof: bekering.

§5  Bekering

Godsdienstpsychologisch gezien is het thema van de bekering het sluitstuk in elk
onderzoek naar het empirisch traceerbare van het verlangen naar God. Want dat wij
niet bij iedereen een verlangen naar God vinden kan men met dit gebed van
toenadering uit de zondagse eredienst in verband brengen:

Wij herkenden U niet,
wij zochten onszelf.
GlJ, HEER, VERGEEF ONS!

Bekering is vanouds een geliefd godsdienstpsychologisch onderwerp. Uiteraard kun je
het weer neurobiologisch, hermeneutisch of statistisch onderzoeken. Het eerste werd
al gedaan door Stanley Hall in 1904, een fraai voorbeeld van het tweede is de studie
van Erikson over Luther’, het derde vinden we bijvoorbeeld bij Nel Jongsma’s
onderzoek onder gereformeerde jongeren.” Over de oorzaken van bekering is in de
theologie ook nog het nodige gezegd, zo hebben we er in Nederland onze eerste
kerkscheuring aan overgehouden! Het christelijk geloof erkent in elk geval, eigenlijk
in markante tegenstelling tot de Islam, de noodzaak van bekering en voortdurende
bekering. Het is niet zo dat wij ons verlangen naar God ook onproblematisch
realiseren, voortdurend buigen wij het toch weer af of terug naar onszelf en worden
we ‘onecht’. Wij vermijden Hem, misschien wel omdat we dat vanuit onze oudste
ouderbindingen met ons meedragen (Bowlby/Beck). Daarmee is niet gezegd dat dit
een deterministisch patroon is: alle religies gaan uit van het idee dat onze wijze van
relatievorming ook door God zelf geheeld en veranderd kan worden, de bijbelverhalen
getuigen daarvan. In elk geval wordt met het thema van (dagelijkse) bekering erkend

>2 Braam 2001: 152.

3 Adolescence; Its Psychology and lts Relations to Physiology, Anthropology, Sociology, Sex, Crime, Religion,
and Education, 2 Vol. New York 1904.

** De jonge Luther, vertaling Karel Soudijn, Amsterdam 1982,

> Geloven; gewoonte of keuze, een onderzoek naar het effect van godsdienstige opvoeding onder
gereformeerde jongeren, Kampen 1991.



dat wij door allerlei krachten ons desiderium naturale kunnen verwaarlozen of
verstikken, het in de kiem kunnen smoren. Het zaad kan op de stenen vallen.

Evaluatie van de gegevens

We hebben allerlei gegevens opgevraagd bij het loket van de godsdienstpsychologie.
Uiteraard was dit overzicht verre van uitputtend. Alles overziende is het echter
duidelijk dat er heel veel signalen zijn van het bestaan van een desiderium naturale.
In deze slotparagraaf wil ik twee resterende vragen evalueren: 1) hoe specifiek is dat
verlangen en 2) toont de godsdienstpsychologie het bestaan ervan aan?

1) Heel dit onderzoek wordt geproblematiseerd door het verschil tussen een
breed (in de zin van een algemeen trancedentaal verlangen) en een meer specifiek
desiderium (als een verlangen naar een Iemand, een Vaderfiguur zoals in het
christendom). Uiteraard kan de Griekse filosofie opgevat worden als een bewijs van
een breed opgevat desiderium; het onderzoek van Freud, Riimke en bijvoorbeeld Beck
wijst eerder in de richting van een Persoon als doel van ons verlangen. Deze
dubbelheid heeft te maken met twee andere thema’s: het desiderium kan misschien
wel elementair zijn maar desalniettemin kan het historisch gegroeid zijn. Het is
bijvoorbeeld opgeroepen door de christelijke traditie. En dat brengt ons direct bij een
volgend vragencomplex: dit onderzoek zou veel eerder op een breed verlangen
gewezen hebben als je het bijvoorbeeld in Azi€ had uitgevoerd. Of moet men dan ook
juist de geweldige missionaire beweging van het christendom in bijvoorbeeld Korea
in het godsdienstpsychologisch onderzoek betrekken? Dit zijn allemaal vragen die
hier niet beantwoord kunnen worden, maar dit alles speelt in een eventuele conclusie
rond het desiderium naturale wel een grote rol. Vanuit deze beperkte bijdrage
concludeer ik dan het volgende: er is een makkelijker aan te tonen breed verlangen
naar iets onzegbaars, maar er zijn ook, heel wel mogelijk door historische
beinvloeding, duidelijke aanzetten van een specifiek verlangen naar een transcendente
Persoon.

2) Wanneer we ons afvragen of dit betoog nu ook het bestaan van dit
desiderium wetenschappelijk aantoont, draait het uiteindelijk om de vraag waardoor
de hier beschreven empirie het beste verklaard wordt: door reductionisme, door
agnosticisme of misschien toch door het fides quaerens intellectum? Het is evident dat
de empirie uitstekend vanuit het desiderium naturale geinterpreteerd kan worden,
maar deze uitleg moet concurreren met andere. Waarom zou je de gegevens niet met
Freud evolutionair-biologisch uitleggen? Of is een agnostisch standpunt niet alles wat
haalbaar is? Hierbij ook enkele overwegingen.

Empirisch onderzoek moet haar eigen object serieus nemen. Zoals de
natuurkunde dat doet — en komt tot verbluffende conclusie ten aanzien van de aard
van de ruimte-tijd — zo moet de godsdienstpsychologie dat ook. Gelovigen menen dat
de God waar ze in geloven bestaat — dat maakt geloven voor hen tot wat het is.
Reductionisme en agnosticisme nemen deze empirie echter niet serieus. Dat is in
principe natuurlijk mogelijk, soms zijn de dingen niet wat ze op het eerste gezicht
lijken, de psychologie heeft met recht heel wat ballonnetjes lek geprikt. Maar er moet
dan wel een empirisch argument aangevoerd worden. Immers, kritiek die a-
prioristisch opkomt vanuit het credo van het naturalisme®® is geen psychologisch
argument. Nu had Freud een dergelijk psychologisch argument, maar dat is hier voor
wat betreft haar reductionistische implicaties ontzenuwd op grond van psychologische

% Onder naturalisme versta ik hier die visie die ten grondslag ligt aan reductionisme, namelijk de theorie dat
alleen dat wat door de natuurwetenschap wordt bestudeerd bestaat.



tegenargumenten (Riimke, Rizzuto, Bowlby/Beck). Freud kan juist gezien worden als
€én van de kroongetuigen van het bestaan van een desiderium naturale. Wat blijft er
dan nog over? Wat is het empirische argument om de empirie niet serieus te nemen?
Men kan tegenwerpen dat er ook ongelovigen zijn. Het verklarend vermogen van de
godsdienstpsychologie is hier echter juist hoog: mensen hebben juist de behoefte om
weg te duiken voor betekenisvolle relaties. Is dit een cirkelredenering? Dat betwijfel
ik. Want de godsdienstpsychologie mag haar eigen object serieus nemen en de enige
maatstaf is dat zij de psychologische fenomenen verklaart, de fenomenen van geloof
én ongeloof, van het desiderium ¢n het ogenschijnlijke gebrek daaraan. Natuurlijk kan
men alles ook reductionistisch uitleggen, maar die visie heeft in de
godsdienstpsychologie op het eerste gezicht de feiten tegen: mensen geloven nu
eenmaal en een reductionistische uitleg doet deze ervaring geweld aan, kent er
namelijk een principiéle geslotenheid voor, geen empirische. Voor de stelling dat het
allemaal slechts schijn is ligt daarom de bewijslast bij het reductionisme. Naturalisme
(en reductionisme) wordt eigenlijk door het bestaan van de godsdienstpsychologie
weersproken. Een feit dat echt authentiek voor reductionisme zou pleiten was het niet-
bestaan van godsdienstpsychologie.

Op grond hiervan meen ik dat het fides quaerens intellectum sterkere papieren
heeft dan haar concurrenten. Zij doet de volle omvang van de empirie recht, namelijk
enerzijds de ontmaskerende, kritische dimensie van de godsdienstpsychologie,
anderzijds (uiteraard) de ervaring van geloof. Bij dit laatste gaat het bij reductionisme
mis, dat dringt a-priori een vervorming aan dit fenomeen op die niet past bij de
subjectieve overtuiging van de gelovige. Als de kaarten echter zo liggen, dan is
agnosticisme te voorzichtig.

De inschatting dat het fides quaerens intellectum de empirie het beste recht
doet zal echter wel samenhangen met een veel bredere thematiek: hoe weegt men in
het algemeen de kansen van materialisme en theisme? Wat dit betreft geloof ik — iets
wat hier niet beargumenteerd kan worden — dat agnosticisme te voorzichtig en
reductionisme onhoudbaar is. Ik moet hiervoor verwijzen naar filosofische discussies
en discussies op het terrein van ‘Science and Religion’.”’

‘Meester, men zoekt U wijd en zijd!” We hebben het gezien: de geschiedenis
van de filosofie toont het, de neurofysiologie weerspreekt het niet, de hermeneutieve
richting spreekt er openlijk van, statistisch onderzoek onderstreept het met cijfers en
vragenlijsten. Heeft het thema van het desiderium naturale zo niet inderdaad voor de
wetenschap een unificerende, helende betekenis? En het centrum van dit verlangen
wordt bezongen in de kerk:>®

Meester, men zoekt U wijd en zijt,
komend langs velerlei wegen.

Oud’ren gaan rustig welbereid

jongeren aarz’lend U tegen.

Maar vroeg of laat, ’t zij dag of nacht,
eens vindt Ge ons moe en zonder kracht,
hunkerend naar uwe zegen.

7 Zie bijvoorbeeld W.L. Craig, J.P. Moreland, (Eds.) Naturalism, A critical analysis, Londen New York 2000,
2002 en mijn Vrijheid en Disposities.
% Liedboek voor de Kerken 170:1



