
Meester, men zoekt U wijd en zijd 
Desiderium naturale en godsdienstpsychologie1 

 

Inleiding: lotgevallen van de godsdienstpsychologie 
In deze bundel draait het om het natuurlijk verlangen naar God, het desiderium 
naturale. Natuurlijk kan daarbij ook de vraag gesteld worden wat daar empirisch 
wetenschappelijk van kan worden aangetoond. Als God het verlangen naar Hem in de 
mens heeft gelegd, als Hij het in ons wekt, dan moet het ook empirisch aan het licht 
komen. Tegenwoordig dient zich daarvoor met name de godsdienstpsychologie aan, 
bij dat loket moeten we aankloppen.  

Dat is uiteraard niet altijd zo geweest. In de Middeleeuwen was de theologie 
ons loket geweest, toen omvatte de theologie immers zowel alle filosofische als alle 
psychologische onderwerpen. Deze ‘scholastieke’ traditie met haar wortels in de 
antieken bleef heel lang vitaal, maar tegen het einde van de 18de eeuw begon de 
moderne dichotomie van geloof en wetenschap te ontstaan. Gaandeweg werd 
theologie steeds scherper afgebakend van filosofie en wetenschap en de wetenschap 
begon voor het eerst haar identiteit op een veel nadrukkelijker manier élders te 
zoeken. Voor het eerst kwamen er dus ook twéé loketten voor onze vraag: theologie 
en wetenschap! Welke wetenschap? We moeten nu vragen naar de geboorte van de 
psychologie.  
 De moderne psychologie heeft haar wieg in de vroege 19deeeuwse 
neurofysiologie: bijvoorbeeld het exact meten van reactietijden, het ontdekken van het 
verschil tussen sensorische en motorische zenuwen en de ontdekking van de 
elektrische aard van zenuwgeleiding. Grote pioniers zijn bijvoorbeeld de F.C. 
Donders (1818-1889), G.T. Fechner (1801-1887) en H. Helmholtz (1821-1894). Al 
deze lijnen – en vooral de apparaten voor hun experimenten - komen samen in het 
eerste psychologische laboratorium: dat van Wilhelm Wundt (1832-1920).2 Wundt, 
filosoof, zoon van een Badense predikant, mag beschouwd worden als de grondlegger 
van de experimentele psychologie. We nemen het jaar dat Wundt zijn 
wetenschappelijk laboratorium inrichtte als markeringspunt voor het ontstaan van een 
zelfstandige empirische psychologie: Leipzig 1879. Vele laboratoria volgden in de hele 
wereld, wij kunnen dan aan het Groningse van Heymans (1857 – 1930) denken.3  
 Op zich zou de vraag naar het desiderium naturale bij dit loket van de nu 
ontstane wetenschappelijke psychologie gesteld kunnen worden, maar zo is het niet 
gelopen, zeker niet in Nederland. Terwijl alle aartsvaders van de psychologie – 
Wundt, William James (1842-1910), Heymans – ook tegelijk aartsvaders van de 
godsdienstpsychologie zijn, werd deze oorspronkelijke eenheid namelijk snel 
verstoord: de godsdienstpsychologische leerstoelen in Nederland (en niet alleen hier) 
zijn niet aan de éne overkoepelende faculteit van de psychologie verbonden, daar 
waren ze niet welkom. Moeder zat niet op ze te wachten, want er zat een 
onwetenschappelijk luchtje aan.4 Het was dus niet alleen de exponentiële groei aan 
                                                        
1 Ik dank Harry Stroeken, Nico den Bok en Arjan Plaisier voor hun onmisbare commentaar op deze bijdrage. 
2 Zie bijvoorbeeld Sacha Bem, Het bewustzijn te lijf, een geschiedenis van de psychologie, Amsterdam 1985. 
En R.W. Rieber (ed.), Wilhelm Wundt and the making of a scientific psychology, New York 1980.  
3 Zie D. Draaisma (et al.) Gerard Heymans, Objectiviteit in Filosofie en Psychologie, Weesp 1983.  
4 J.A. van Belzen, ‘De toekomst van de godsdienstpsychologie’, in: J.A. van Belzen, (red.), Op weg naar 
morgen, godsdienstpsychologie in Nederland, Teksten II, Kampen 2000, 7-21.  



onderzoek die zorgde voor een verregaande specialisering in de psychologie, er 
vestigde zich daarenboven een geharnast wetenschapsbegrip waardoor de 
godsdienstpsychologie werd verbannen.5  
 Kon de godsdienstpsychologie dan terug naar grootmoeder theologie? Eind 
goed al goed? Ondanks de voordelen daarvan is het toch terecht dat vele 
godsdienstpsychologen dit niet als een ‘eindelijk thuis’ zien. Waarom zou iemand die 
wil werken met psychologische methodieken niet aan de psychologische faculteit 
kunnen werken? Bovendien ontmoeten ze bij grootmoeder het zelfde conflict 
opnieuw, in de theologische faculteit was namelijk een scheuring langs dezelfde lijn 
ontstaan: we kennen staatsfaculteiten die zich met ‘objectieve kennis’ inlaten, en 
kerkelijke opleidingen die ‘aan geloof doen’ – ik zeg het even scherp.  
 Op theologisch ijs waren er echter ook nog andere wakken voor 
godsdienstpsychologische toeren: grootmoeder is na de Verlichting een tikje grillig en 
humeurig geworden. Misschien begon het ook bijna als een sprookje. Dankzij de 
invloed van de theoloog Schleiermacher (1768-1834) had de godsdienstpsychologie 
aan een theologische faculteit de wind in de zeilen. Schleiermacher had immers, nadat 
Kant het geloof had verbannen uit de sfeer van het denken, het geloof een nieuwe 
residentie gegeven in het gevoel. Hij sprak van een ‘absoluut 
afhankelijkheidsgevoel’.6 Een goede basis voor godsdienstpsychologie! Vanaf 1900 
ontstond er een hele rij godsdienstpsychologische tijdschriften vanuit theologische 
faculteiten van Europa tot Amerika. Na ongeveer 1930 zijn ze echter allemaal 
gestorven! In Europa heeft de opkomende dialectische theologie van Karl Barth 
(1886-1968) daar zeker een rol in gespeeld.7 Volgens Barth hadden onze religieuze 
gevoelens namelijk niets met geloof te maken! Bedrijf maar eens 
godsdienstpsychologie als je Barth’s hete adem in de nek voelt: ‘De religieuze 
ervaring, op welk niveau dan ook, is, voor zover het meer is dan een hol vat, voor 
zover het inhoud, bezit, en het smaken van God bedoelt te zijn, altijd wanklank; het is 
het schaamteloze vooruitlopen op dat wat alleen maar van de onbekende God uit waar 
kan zijn en waar kan worden.’8 Barth en de zijnen ontketenden vanaf 1920 een 
paleisrevolutie: ook bij de grootmoeder theologie is de godsdienstpsychologie niet 
altijd veilig.9 

Het spreekt vanzelf dat al dit touwtrekken de godsdienstpsychologie niet 
onberoerd liet. Hoe moest zij in deze leeuwenkuil haar eigen identiteit vinden? Hier 
kan een lange geschiedenis van proberen en pionieren, van vinden en verdwalen 
geschreven worden. Ik onderscheid grofweg reductionisten, agnosten en gelovigen. 
Bij de reductionistische visie wordt geloof tot iets anders gereduceerd, bijvoorbeeld 
tot iets louter psychisch. Freud is hier een goed voorbeeld van. De agnosten vinden dit 

                                                        
5 Gelukkig zijn er wel tekenen van hoop: bijvoorbeeld door de American Psychological Association (APA) die 
sinds 1990 de godsdienstpsychologie in een eenparig versneld tempo rehabiliteert. 
6 Een ‘schlechthinniges Abhängigkeitsgefühl’, zie Der Christliche Glaube, Berlijn 18846, 159 e.v. 
7 In de VS (zie http://www.psychwww.com/psyrelig/USA.html) geldt eerder de invloed van het behaviorisme. 
Zie D. W. Wulff, ‘Rethinking the rise and fall of the psychology of religion.’ In. A. L. Molendijk and P. Pels 
(Eds.), Religion in the making: The emergence of the sciences of religion, (pp. 181-202). Leiden: (1998).  
8 Der Römerbrief, Zürich 1922, 25: ‘Das religiöse Erlebnis, auf welcher Stufe es sich auch abspiele, ist, sofern 
es mehr als Hohlraum, sofern es Inhalt, Besitz und Genuß Gottes zu sein meint, die unverschämte und 
mißklingende Vorwegnahme dessen, was immer nur von dem unbekannten Gott aus wahr sein und werden 
kann.’ Uiteraard betreft het hier de jonge Barth, later heeft Barth andere dingen over deze dimensie van geloof 
gezegd. 
9 Zie ook J.H. van den Berg, Psychologie en Geloof, Nijkerk 1958.  



te kort door de bocht, zij onthouden zich liever van oordeel.10 Ze zullen zich noch 
voor geloof, noch voor reductionisme uitspreken.  

De derde groep wordt gekarakteriseerd door het fides quaerens intellectum. 
Vertegenwoordigers hiervan zien conform dit middeleeuwse adagium het geloof als 
een legitiem startpunt en proberen de godsdienstpsychologische empirie in dat licht te 
verstaan. Dat betekent niet dat de ruimte voor ontmaskerende psychologische kritiek 
verdwijnt, in tegendeel: men kan nu gaan werken met een criterium dat uiteindelijk 
draait om echt en onecht. Bij een ‘echt’ godsdienstig fenomeen is er een werkelijke 
gerichtheid op de Ander óm de Ander, ‘onecht’ betekent dat de gerichtheid in wezen 
terugbuigt op het eigen ‘ik’ (of extended self).11 Voorbeelden van het laatste worden 
bijvoorbeeld aangereikt door de psychoanalyse, zoals we verderop zullen 
beschrijven.12 In de volgende definitie van godsdienstpsychologie is dit criterium 
verwerkt: godsdienstpsychologie onderzoekt de psychologische dimensie van 
godsdienst met de methoden van de psychologische wetenschap en met openheid voor 
wat echt en onecht aan godsdienst kan zijn. Ik zal de stelling verdedigen dat deze 
derde opvatting van godsdienstpsychologie de volle breedte van de empirie beter 
verklaart dan de twee eerder genoemde alternatieven. Ik kom hierop terug in de 
evaluatie aan het slot van dit betoog.  

We gaan dan nu de godsdienstpsychologie aftasten met deze vraag: is er iets te 
vinden van het desiderium naturale, een verlangen naar God, misschien zelfs een 
Vaderfiguur? Dit zal zich dan hoogst waarschijnlijk aftekenen binnen een veel breder 
verlangen naar iets onzegbaars, iets ‘transcendents’, een ‘bron van licht’. Ook op deze 
dubbelheid van een specifiek en een breed desiderium kom ik in de evaluatie terug. 
 

§1 Wijs-begeerte 
Nog even een oponthoud, want als we ons direct op de psychologie zouden storten 
zouden we ons impliciet achter Schleiermacher scharen: het desiderium, zo het er is, 
zou bovenal een gevoel zijn, geen streven van het intellect. Dat zou dus een heel 
beslissende nadere inkleuring van het gezochte desiderium zelf impliceren.13 Een 
inkleuring heel anders dan die van de middeleeuwer die het desiderium naturale 
verbond het met verlangen naar inzicht, met filosofie. Vandaar dus kort de vraag: 
kunnen we de filosofie interpreteren vanuit de gedachte van het desiderium naturale?  

Als eerste worden we dan herinnerd aan de etymologie van ‘filosofie’, van 
‘wijs-begeerte’. In wijsgeren als Plato kwam inderdaad een onzegbaar verlangen naar 
het transcendente boven, een verlangen naar het Goede, naar Licht, – denk aan de 
beroemde allegorie van de grot.14 Volgens Werner Jaeger beperkt zich dit echter niet 
tot Plato: ‘Vanaf Plato culmineerde elk systeem van Griekse filosofie, uitgezonderd 
het sceptische, in theologie. We kunnen een platonische, aristotelische, epicureïsche, 
stoïsche, neopythagoreïsche en neoplatoonse theologie onderscheiden.’15 Er wordt 

                                                        
10 Een voorbeeld is dacht ik Van Belzen, zie zijn ‘Trends in de godsdienstpsychologie’, Nederlands 
Theologisch Tijdschrift, 54 (2000) 192-220. 
11 Voor deze definitie van ‘echt-onecht’ kies ik een gedachtelijn van Bernard van Clairvaux (1090-1153). Dit 
was een briljant godsdienstpsycholoog, al bestond dat vak nog niet in de 12de eeuw. Zie ook H. Veldhuis, (red.), 
Onrustig is ons hart..., Mens-zijn in christelijk perspectief, Zoetermeer 1994, H3. 
12 Zie §3. 
13 Vergelijk ook N. Azari en D. Birnbacher, ‘The Role of Cognition and Feeling in Religious Experience’, 
Zygon 39/4 (2004) 901-918. 
14 Te vinden in ‘De Staat’, vii, Verzameld Werk, III, herziene uitgave van de vertaling van Xaveer de Win, 
Kapellen/Baarn 1999. 
15 Werner Jaeger, The Theology of the Early Greek Philosophers, Oxford 1936, 4. 



niet geclaimd dat deze Grieken monotheïsten waren – dat waren ze niet. Maar het 
desiderium naturale kan dit gepassioneerde en religieus gekleurde zoeken van de 
filosofen wel goed verklaren. Hier presenteert het zich in elk geval als een verlangen 
naar een transcendente bron van onveranderlijk zijn, iets wat in een denkend 
schouwen wordt nagestreefd. 

Na de christelijke omvorming van het neoplatonisme door Augustinus vinden 
we het desiderium naturale terug als een verlangen naar een persoonlijk God. 
Bovendien wordt het nu ook bewust erkend en beleden: onrustig is ons hart, totdat 
het rust vindt in U, o God! (Augustinus) Dat de intellectuele dimensie nadrukkelijk 
meedoet in deze (on)rust, blijkt exemplarisch in vele middeleeuwse traktaten. Teksten 
als het proslogion van Anselmus ontspringen uit gebed en contemplatie, toch is het 
ook ‘filosofie’. Eén van de meest indringende getuigenissen van dit verlangen naar 
God als een intellectueel streven is Dante’s Goddelijke Komedie. Zo zegt Beatrice, die 
zeker de theologie symboliseert, tot Dante:  

 
Zo ik u toevlam in de gloed der liefde 
Boven de maat die op aarde wordt geschouwd, 
Zodat ik de kracht uwer ogen te boven ga 
Verwonder u niet; want dit komt 
Van ’t volmaakte schouwen, dat naarmate het begrijpt 
De voeten sneller beweegt naar het begrepen Goed. 
’k Zie zeer wel hoe reeds weerstraalt 
In uw intellect het eeuwig Licht 
Dat, eenmaal aanschouwd, altoos liefde ontsteekt. Pa. 5:1-9 
 

Door de hele Komedie vind je dit besef dat herinnert aan een dimensie van het 
desiderium die we tegenwoordig niet zo goed meer kennen: zou in hèt Licht ook niet 
òns licht, met al haar onrustig streven, tot rust komen? Zo kunnen we in het 
desiderium naturale ook een sleutel vinden tot het verstaan van het verschijnsel 
filosofie.  

De kritiek van Kant (1724-1804) op de traditionele godsbewijzen markeert 
wat dit betreft een keerpunt.16 Wat voor Dante vanzelfsprekend was begon meer en 
meer te vervagen: geloofsverlangen werd bij Schleiermacher een kwestie van gevoel. 
Dit is tevens de ambiance van de oervaders van de godsdienstpsychologie, Wundt en 
James: het waren post-kantianen met een beslissende tik van Schleiermacher. 
Godsdienstpsychologie was voor hen wetenschappelijke bestudering van het ‘absolute 
afhankelijkheidsgevoel’, geen kwestie van het intellectuele schouwen van waarheid! 
Het is deze godsdienstpsychologie die we na dit filosofisch oponthoud gaan aftasten 
op zoek naar sporen van het desiderium.  
 

§2 Het Desiderium en de neurofysiologie 
Als eerste godsdienstpsychologische discipline onderzoeken we de neurofysiologie. 
Wie dat vergeet, vergeet Wundt, vergeet de oorsprong van de psychologie. Daarom 
deze vraag: zijn er aanwijzingen voor een desiderium naturale op het niveau van de 
neurofysiologie? Het gaat hier niet om een bewijs voor of tegen het desiderium 
naturale: kunnen we ons één neurofysiologisch feit voorstellen dat beslissend tegen 
                                                        
16 In de twintigste eeuw is er eerherstel van de godsbewijzen vis à vis Kant gekomen. Voor een introductie in 
het voor dit punt relevante oeuvre van bijvoorbeeld Alvin Plantinga, zie R. van Woudenberg en B. Cusveller, 
De Kentheorie van Alvin Plantinga, Zoetermeer 1998.  



het desiderium zou pleiten? Of beslissend voor? Immers, zoals prikkeling van mijn 
hersenstam bij erotische beelden niet bewijst dat de onderhavige vrouw niet bestaat, 
zo bewijst activiteit in het ‘reli-lobje’ niet dat God niet bestaat (of dat Hij wel 
bestaat).17  

Ja toch, ik weet één neurofysiologisch gegeven dat strijdig zou zijn met enkele 
algemene voorwaarden voor geloof. Stel dat de neurofysiologie zou aantonen dat 
vrijheid een illusie is, dan vernietigt de neurofysiologie het christelijk Godsbeeld en 
het bijpassende mensbeeld.18 Elders heb ik echter aangetoond dat de neurofysiologie 
goed met vrijheid te combineren valt.19  

Andere neurofysiologische kwesties raken niet de vraag naar de 
bewijsbaarheid, maar zijn niettemin wel een echt humaan aspect van het desiderium 
naturale, mocht het bestaan. We zijn nu eenmaal geen engelen die zonder elk spoor 
van ‘brains’ de Allerhoogste loven. Godsdienstpsychologisch onderzoek brengt ook 
deze neurofysiologische dimensie van religieuze activiteit in kaart, de speurtocht naar 
het ‘reli-lobje’ of ‘the God spot’. Onderzoek naar deze materie is al oud, David Wulff 
geeft een breed overzicht.20 Ik beperk me hier verder tot het noemen van deze 
literatuur.  

 

§3 James en de fenomenologie: de hermeneutieve richting  
Lag de oorsprong van de neurofysiologische methodiek bij Wundt, William James 
symboliseert een andere methodologische tak van de godsdienstpsychologie, haar 
fenomenologische, descriptieve of hermeneutieve poot. Veelal laat men de 
godsdienstpsychologie inderdaad beginnen bij de James.21 Vanwege zijn Principles of 
Psychology (1890) wordt hij gezien als een van de grootste en eerste psychologen, 
maar zijn the Varieties of religious experience (1902) is de onbetwiste bestseller van 
de embryonale godsdienstpsychologie.22  
 Het is ondoenlijk om The Varieties hier recht te doen; zelf lezen is het devies. 
Ik wil James hier vooral bespreken vanwege zijn methodische betekenis. Daarvoor is 
het toch goed om één citaat te geven, een korte passage waarin James Tolstoi aan het 
woord laat maar zo indirect ook over zichzelf spreekt. Het is de passage over de 
ernstige melancholie van Tolstoi:  
 

Gedurende dat hele jaar, terwijl ik me bijna onafgebroken bleef afvragen hoe 
er een eind aan te maken, met het touw of de kogel, gedurende al die tijd, 
naast al deze bewegingen in mijn hoofd, bleef mijn hart wegkwijnen vanwege 
een ander ziekmakend gevoel. Ik kan dit geen andere naam geven dan de dorst 
naar God. Dit hunkeren naar God had niets te maken met het rondtollen van 

                                                        
17 Er zijn vijf hersengebieden geselecteerd die extra activiteit vertonen bij religieuze ervaring, die worden hier 
niet zonder humor ‘reli-lobje’ genoemd, zo door M. Sarot, ‘Religieuze kennistheorie en het reli-lobje’, 
Nederlands Theologisch Tijdschrift, 56 (2002) 39-47.  
18 Overigens niet dat van alle theologen want uiteraard komt er ook determinisme in de theologie voor, iets wat 
goed te combineren is met neurofysiologisch determinisme. 
19 Ik bedoel dan geen ‘compatibilisme’, want dat is in feite een vernietiging van vrijheid. Zie Vrijheid en 
Disposities, Zoetermeer 2000, en mijn ‘Freedom and Neurobiology, a Scotistic Account’, Zygon 39/4 (2004) 
919-932. 
20 David M. Wulff, Psychology of Religion, classic and contemporary views, New York 1991, 41-110, 172-183. 
Recenter bijvoorbeeld Eugene d'Aquili & Andrew B. Newberg, The Mystical Mind: Probing the Biology of 
Religious Experience. Minneapolis 1999. 
21 David Wulff, a.w., 11, 467-518. 
22 Ondertitel: a study in human nature, being the Gifford lectures on natural religion delivered at Edinburgh in 
1901-1902. Ik gebruik de 13de druk, Londen 1919. 



mijn gedachten, – het was juist het tegendeel daarvan –, maar het kwam vanuit 
mijn hart.23 

 
Ten eerste brengt dit citaat ons bij het desiderium naturale. In het getuigenis van 
onnoemelijk veel mensen is het moment dat zij zich door God laten vinden het 
keerpunt van hun bestaan. Zij komen dan tegelijk bij de grond van de dorst én de bron 
die haar lest. Maar heeft een individueel getuigenis als dat van Tolstoi – en James’ 
eigen ervaring liep precies parallel – wel enig wetenschappelijk gewicht? Hier ligt 
precies de methodische betekenis van James. De godsdienstpsychologie leeft immers 
niet alleen van neurofysiologie en statistiek. Er is ook een andere dimensie: van 
fenomenologische beschrijving, van aandacht voor de individuele religieuze 
beleving.24 James zette het op de kaart en het zou nooit meer verdwijnen: wij hebben 
de individuele ervaring mèt de sensitieve interpretatie daarvan serieus te nemen, juist 
ook psychologisch-wetenschappelijk gezien. Die interpretatie moet overigens ook 
kritisch en demaskerend zijn. Want veel in religie is onzuiver en ‘onecht’. 
 James’ eigen overtuiging was dat geloof noodzakelijk was. Religie was, zoals 
de ondertitel van The Varieties het zei, eenvoudigweg human nature. Hij beleefde 
geloof wel op een mystieke, niet doctrinaire wijze: het ging hem om ‘experience’, 
ervaring.25 Hier vinden we weer de post-kantiaanse nazaat van Schleiermacher. 
Geloofsbelijdenissen en theorieën waren voor hem op zijn best gestolde ervaring, ze 
hadden verder weinig waarde. Maar bij James, grondlegger van de psychologie en de 
godsdienstpsychologie, komen we het desiderium dus als belangrijke factor tegen.26 

Freud  
Deze fenomenologische methode is in feite verder psychologisch verdiept en 
ontwikkeld door Freud (1856-1939) en de psychoanalyse. Hoewel de vroege 
psychoanalyse heel andere wetenschappelijke aspiraties had – zij wilde graag 
doorgaan voor een harde, objectieve wetenschap –, is het netto resultaat na de 
grondslagenstrijd toch eenduidig: de psychoanalyse kan de lat van exacte wetenschap 
niet halen, maar kan wel gedijen onder de vlag van een meer fenomenologische, 
‘hermeneutieve’ wetenschap.27 Zoals je teksten literair-wetenschappelijk kunt 
onderzoeken, kun je ook mensen onderzoeken: waar liggen de verborgen 
betekenisverbanden? Hierin ligt een onuitwisbaar belang van de psychoanalyse: Freud 
heeft als geen ander de loep gelegd bij de verborgen betekenisverbanden in de 
individuele biografie – hij was de archeoloog van de ziel! Geen wonder dat Freud zich 
trouwens vermeide in de échte archeologie.28 

Uiteraard had Freud een eigen godsdienstpsychologisch programma, hij was 
een uitgesproken reductionist: Freud wilde godsdienst reduceren tot drift, neurotisch 
conflict en gemis. Godsdienst was volgens Freud een vorm van ‘de vervulling van de 
oudste, sterkste en meest dringende wensen van de mens’.29 De schrijnende 
afhankelijkheid in de vroege jeugd kan een mens in feite nooit meer van zich 
afschudden, het leven blijft bedreigd door dood, verlies en ellende. Die dreiging is 
onacceptabel voor de meeste mensen en daarom droomt men zich een goede vader in 
                                                        
23 A.w. 156, mijn vertaling van James’ weergave van Tolstoi. 
24 Zie ook Bem, a.w., 299-300. 
25 Wulff, a.w., 475. 
26 Dit spoor kan verrijkt worden met bijvoorbeeld Alfred Adler (1870-1937) en Gordon Allport (1897-1967).  
27 Hiervoor Adolf Grünbaum, The Foundations of psychoanalysis, a philosophical critique, London 1984. 
28 Zie A.M. Rizzuto, Why did Freud Reject God? A Psychodynamic Interpretation, New Haven-Londen 1998. 
En zie noot 35. 
29 Wolff a.w., 279. 



de hemel. Kritisch en demaskerend heeft Freud zo veel betekenis voor de 
godsdienstpsychologie: inderdaad kunnen godsdienstige fixaties optreden doordat 
religie te veel geënt blijft op een ouderbinding. Ze wordt dan in dat opzicht ‘onecht’, 
is in wezen niet gericht op de Ander maar in angst gefixeerd op het eigen ik.30  

Gestript van zijn reductionisme is Freud eigenlijk dè kroongetuige van het 
desiderium naturale: Freud meent als psycholoog dat de mens naar een God hunkert, 
naar een vaderfiguur. Dat Freud concludeert dat die God er niet is, is een conclusie 
die door Freud niet voldoende empirisch onderbouwd wordt. Daarin stuiten we eerder 
op het individu Freud dan op wetenschap.31 Dit exploreren we in de nu volgende 
paragraaf.  

 

De lijn Rümke - Rizzuto 
In 1939, het sterfjaar van Freud, liet de Utrechtse hoogleraar psychiatrie H.C. Rümke 
Karakter en aanleg in verband met het ongeloof het licht zien.32 In dit boek bespreekt 
Rümke de psychologie van het ongeloof. Zijn hoofdstelling is dat ongeloof een 
ontwikkelingsstoornis is.33 Het boekje verraste de Nederlandse intellectuelen: dit was 
een ander geluid! Toch was de gedachte uiterst simpel: natuurlijk is er een 
psychologie van het geloof, maar er is ook een psychologie van het ongeloof. Als 
psychologische factoren inspelen op geloof, dan moet het ook zo zijn dat ze inspelen 
op ongeloof. Ik laat het beroemde boekje van Rümke nu ter zijde en concentreer me 
op een spannende studie die deze gedachte van Rümke op Freud zelf toepast: waarom 
verwierp Freud eigenlijk God? Ook bij hem zijn er toch verborgen 
betekenisverbanden die je psychoanalytisch kunt onderzoeken? 
 Ana-Maria Rizzuto laat in Why did Freud Reject God? uit 199834 zien dat 
Freud psychologisch gezien niet anders kon dan zich opstellen als een ‘goddeloze 
Jood’. Het interessante van deze studie is dat hij echt psychoanalytisch van opzet is, al 
bestaat het materiaal uit dode teksten en uit de beeldjes die Freud in zijn werkkamer 
op zijn bureau plaatste – archeologische trofee’s allemaal gelijkend op de beeldjes die 
zijn kinderbijbel verluchtigden! Deze beeldjes moesten hem troosten en bemoedigen 
met zijn werk, maar was het niet de aanwezigheid van zijn vader die zich in deze 
beeldjes van Egyptische mummies en goden verdichtte? Vanuit deze insteek 
prepareert Rizzuto het oude weefsel van Freuds leven laag voor laag weg, zodat de 
diepere lagen met de middelen van Freuds eigen psychoanalyse zichtbaar worden: het 
was voor deze man onmogelijk om te geloven. Uiteraard is de zekerheidsstatus van dit 
soort onderzoek niet zo heel hoog35, maar al het psychoanalytisch onderzoek is 
tentatief. Het blijft hermeneutiek van ‘teksten’ en hun verborgen verbanden. Hoewel 
Rizzuto niet bewijst dat God bestaat, onthult zij wel haarfijn dat psychoanalyse nooit 
een middel kan zijn in een reductionistisch programma. Er is dan ook altijd een 
                                                        
30 Zie de definitie in onze inleiding. 
31 Dat geldt ook al voor de psychoanalyse van Freud zelf: die was sterk bepaald door het gezin van herkomst, 
zie Harry Stroeken, Freud en zijn patiënten, Amsterdam 1985, 138-158. 
32 Heruitgave, inleiding J.A. van Belzen, Kampen 2003.  
33 Overigens vult Rümke ‘geloof’ niet langs doctrinaire lijnen in, ik plaats hem op de lijn Schleiermacher – 
James.  Zie verder ook J. Corveleyn en D. Hutsebaut (eds.), Belief and Unbelief, psychological perspectives, 
Amsterdam Atlanta 1994 en Antoon Vergote, Religie, geloof en ongeloof, Kapellen Kampen 1987, 187-254. 
34 New Haven / Londen. 
35 Rizzuto (zie a.w. 134-185) slaat bijvoorbeeld geen acht op de voor het geloof van toenmalige intellectuelen 
vaak vernietigende betekenis van de nieuwe gegevens van archeologie (Freuds obsessie!) en Assyriologie, 
bijvoorbeeld de ontdekking van het Gilgamesj-Epos. We worden trouwens ook milder over de hoogdravende 
inhoud van Freuds Totem und Tabu (1913) als we kennis nemen van grootse theorieën van de toenmalige 
Assyriologen.  



psychologie van dat ongeloof – Rümke’s steen in de gladde vijver van elk zelfvoldaan 
reductionisme. 
 Het onderzoek van Rizzuto heeft nog rijkere implicaties voor ons huidige 
onderwerp. In eerder onderzoek stelt ze: ‘Zowel volgens Freuds inzichten als volgens 
de mijne bestaat het eigenlijk niet dat er mensen zijn zonder een innerlijke 
representatie van God.’ Zij doelt dan op bewuste of onbewuste beelden, maar maakt 
de representaties wel contextafhankelijk: in tijden waarin een dergelijk symbool niet 
aanwezig was, hoeft het niet in de psyche te zijn.36 Het grote verschil met Freud is dat 
deze aan god-representaties slechts een remmende, defensieve psychologische functie 
toeschreef; de psychoanalytica Rizzuto ziet echter daarnaast ook een heel andere, 
positieve betekenis van god-representaties. Ze helpen voor het vinden van 
psychologisch evenwicht en zingeving. Dit onderzoeksspoor kan hier slechts 
aangeduid worden, ik verwijs verder naar literatuur.37 Duidelijk is wel dat hier een 
verband gelegd kan worden met het desiderium naturale: als in elk mens god-
representaties sluimeren (mits ze ermee in aanraking zijn gekomen) en deze 
representaties belangrijk zijn voor psychologisch evenwicht, is dat te zien als een 
psychologische aanwijzing voor het bestaan van het desiderium. 
 

Object-relations 
Rizzuto is een psychoanalytica van de school of object relations, een latere aftakking 
van de klassieke freudiaanse psychoanalyse. De grondgedachte van deze richting is 
voor ons van belang. De fundamentele gedachte van de objectrelatietheorie is dat de 
psyche van het kind in de eerste ontwikkelingsfases wordt geweven uit de relatie met 
de ander (‘object’ genoemd). Het ‘ik’ komt voort uit relatie, het is het resultaat van 
geïnternaliseerde object-relaties. Dit centraal stellen van relaties zorgde voor een 
natuurlijk verband tussen de objectrelatietheorie en religie: ‘Binnen de object-
relationele stroming in het psychoanalytisch denken wordt religie gezien als relatie: 
religie is wezenlijk relationeel. In de relatie met God worden geïnternaliseerde object-
relaties (i.e. het innerlijke beeld van de ander en de relatie met de ander) weerspiegeld 
en keren fundamentele patronen van interactie en betekenisverlening, zoals een 
individu dat in het dagelijks leven doet, terug.’38 Verschillende vertegenwoordigers 
van deze stroming hebben dan ook op het gebied van religie onderzoek gedaan, ik 
denk aan de reeds genoemde Rizzuto, verder aan James Jones39 en Nel Jongsma-
Tieleman.40  

De objectrelatietheorie is inderdaad goed te combineren met geloof: religie is 
immers relatie? Het desiderium naturale dat de theoloog voor ogen zweeft is echter 
wel heel iets anders dan de psychische krachten die de objectrelatietheorie blootlegt. 
De ‘geïnternaliseerde object-relaties’ die in de relatie met God worden ‘weerspiegeld’ 
zijn ambivalente psychische krachten: angst en woede kunnen zij aan zij gaan met 
verlangen. De ervaring met God zelf zou een dergelijk ruw en ambivalent desiderium 
dus moeten gaan zuiveren. De gelovige ervaart meestal dan ook dat God verrassend 

                                                        
36 Ana-Maria Rizzuto, The Birth of the Living God, a psychoanalytic study, Chicago-London 1979, 47, zie ook 
John McDargh, ‘Creating a New Research Paradigm: Ana-Maria Rizzuto’, in: J. Liebman Jacobs, D. Capps (Red.), 
Religion, Society, and Psychoanalysis, Boulder 1997, 187. 
37 Zie John McDargh, a.w.. 
38 H. Schaap-Jonker, E.H.M. Eurlings-Bontekoe, P.J. Verhagen en H. Zock, Godsbeeld en psychopathologie, 
een verkenning in de wetenschappelijke literatuur vanuit object-relationeel perspectief, Psyche en Geloof 11/4 
(2000) 201. 
39 Contemporary psychoanalysis and religion, New Haven / Londen 1991. 
40 Godsdienst als speelruimte voor verbeelding, Kampen 1996. 



anders is dan hij in eerste instantie dacht. Wat God doet ‘is in geen mensenhart 
opgekomen’. Op zich blijft echter staan: het psychoanalytisch gegeven dat onze 
psyche wezenlijk relationeel is, sluit goed aan bij de grondgedachte van het 
desiderium dat de mens aangelegd is op God. 

Er is echter een belangrijke complicatie, want er bestaat namelijk verschil van 
mening ten aanzien van de rangorde van de relaties. Klein en Winnicott achten de 
binnenwereld het meest basaal, in hun ogen zijn de innerlijke object-relaties het meest 
fundamentele weefsel. Auteurs als Fairbairn en Guntrip zien daarentegen de 
binnenwereld van interne relaties als secundair, als een wereld van compensatie.41 In 
hun ogen zijn échte relaties primair en is de innerlijke psyche daarvan de 
weerspiegeling. Voor ons thema is deze controverse natuurlijk heel relevant, het fides 
quaerens intellectum kan het beste aansluiting zoeken bij de visie van auteurs als 
Fairbairn en Guntrip.  
 

Lacan 
De Franse denker Jacques Lacan is gestart als een kritisch medestander van de 
objectrelatie school. Medestander vanwege zijn overtuiging dat objectrelaties 
fundamenteel zijn, kritisch vanwege zijn overtuiging dat de mens door de 
belangrijkste vertegenwoordigers van deze school gedomesticeerd is. Voor mensen 
als Winnicott en Guntrip is de richting van onze relationele gehechtheid namelijk een 
natuurlijk gegeven. Daartegenover plaats Lacan de mens als de belichaming van een 
polymorfe, perverse driftmatigheid.42 Er is geen normatief of natuurlijk doel voor 
onze drift, geen norm voor onze (ook intrapsychische) gehechtheden. Schematiserend 
gezegd: Winnicott en Guntrip zijn Apollinische denkers van de orde, Lacan is het 
Dionysische type à la Nietzsche.43  
 Nu rees voor Lacan echter de vraag wat hij als psychoanalyticus zijn patiënt 
dan nog te zeggen heeft, als er eigenlijk geen normatieve orde in de relationele matrix 
van driftmatige gehechtheid bestaat. Lacan is van mening dat de taak van de 
psychoanalyse is het blootleggen van juist dat gemis. De mens is een fundamenteel 
tekort, hij is als subject slechts drager van een driftmatig verlangen. Als zodanig moet 
hij dus wel een doel kiezen, maar dat doel is er in feite alleen om het excentrische zijn 
dat hijzelf nu eenmaal is als een excentrische relatie te laten voortbestaan. Slechts 
imaginair vallen wij samen met ons doel, wordt ons verlangen bevredigd. Zou de 
mens wèrkelijk met zijn doel samenvallen, dan vond hij ….. de dood. Hij is immers 
dat verlangen, die driftmatigheid, die relatie-tot-dat-andere. Die excentrische 
positionering van het ik kunnen wij niet kwijtraken, het zou de dood van de 
psychische realiteit als verlangen zijn. Het enige is dat wij de leegte kunnen leren 
erkennen en aanvaarden. (Zou Lacan de passage uit Barths Römerbrief die wij 
citeerden gekend hebben?!)  

In deze psychoanalytische visie komt een inzicht naar voren dat voor het 
christelijk geloof toch een aantal boeiende herkenningspunten biedt. De gedachte dat 
wij met onze zelf gestelde doelen een illusie nastreven, dat wij onszelf zouden moeten 
ontledigen, brengt ons op een terrein waar de mysticus zich thuis voelt. Ook Lacan 
heeft zelf de relatie met werk van Simone Weil gelegd en heeft zich door haar laten 

                                                        
41 J.R. Greenberg & S.A. Mitchell, Object Relations in Psychoanalytic Theory, Harvard UP 1983, 223-224. 
42 Zie Marc De Kesel, Eros & Ethiek, Een lectuur van Jacques Lacans Séminaire VII, Leuven/Leusden 2002. 
43 Zie A.J. Plaisier, De Mens in het geding, een kritische vergelijking tussen Pascal en Nietzsche, Zoetermeer 
1996. 



inspireren.44 Ik wil hier niet de suggestie wekken dat Lacan een religieus denker is, 
dan zou men hem annexeren. Maar van waarde lijkt mij zijn gedachte dat wij ons 
vastklampen aan ‘fantasmata’ om onszelf te beschermen tegen de schrale 
woestijnwind van een diepere, demaskerende waarheid over onszelf. In het geloof 
gebeurt dat evengoed: ook die relationele innerlijke gehechtheid zal gebruikt worden 
om onszelf te verbergen. Hier kan men ook een verband leggen met de mystiek van 
een Johannes van het Kruis, ook die zou ons juist weer terugdirigeren naar de schrale 
woestijn. Telkens raadt hij aan om allerlei gekoesterde ‘fantasmata’ los te laten: al je 
ingevingen, gevoelens, visioenen, beelden, doelstellingen, al komen ze van een engel 
of van God, laat ze los. ‘Hij’ is het niet, krijgen de mensen in de ‘psychoanalytische 
praktijk’ van Johannes te horen, laat het dus los, hecht je er niet aan. Waar de wegen 
uiteengaan is de overtuiging van de christen dat God er wel degelijk is en zichzelf in 
voorstelbare, menselijke vorm geschonken heeft.  

Men zou kunnen vragen of Lacans ‘vertoog’ niet iets blootlegt van de 
postchristelijke mens: is Lacan gestuit op het psychologisch gegeven dat de 
geseculariseerde mens zichzelf heeft beroofd van het enige doel dat zijn verlangen tot 
rust brengt, namelijk God? En dat hij dus door deze amputatie inderdaad veroordeeld 
is tot doelloze driftmatigheid? Schrap God en elke gehechtheid waarin je jezelf wilt 
verliezen zal je ook weer afstoten, elk verabsoluteerde doel waarmee je je wilt 
identificeren zal je uiteindelijk van je ware identiteit beròven. Wie goden van goud 
aanbidt wordt als zij, zegt de psalm (115:8). Lacan heeft die potentiële ‘vergouding’ 
ontdekt, maar kent het alternatief niet. Zowel voor Lacan als voor de christen is de 
mens inderdaad leegte, of, zoals de middeleeuwer het zei, een houtkrul gekromd om 
zijn eigen leegte. Lacan houdt het daarbij, voor de christen is het een teken van het 
desiderium naturale: de houtkrul kan zich alleen vullen met Hem.  

We kunnen Lacans visie verder nog met een zeer specifiek aspect van het 
christelijk geloof verbinden, namelijk de incarnatie. In een supralapsarische visie op 
incarnatie is het desiderium naturale niet gericht op de ‘hoge’ God maar wordt het 
vervuld door de nederige, mens geworden God.45 De gedachte dat het desiderium 
naturale eigenlijk op de menswording is gericht kan men verbinden met Lacans 
kritiek op onze neiging tot restloze vereenzelviging met het object: is elk desiderium 
naturale los van de incarnatie, elk verlangen dat wil ‘opklimmen’ tot God, niet een 
vorm van vluchten in je eigen ‘fantasma’ rond God, je eigen ideaalbeeld van God? 
Wie zich in dat allerhoogste ‘fantasma’ wil spiegelen en verliezen, wil eigenlijk ‘als 
God’ zijn – nu met de nègatieve connotatie die daaraan verbonden is (Genesis 3). 
 
Met Lacan sluiten we de lijn die bij James begon af. De eenheid binnen deze denkers 
is de methodische: voorop staat toch de invoelende interpretatie van het eigen ziele 
leven en dat van de ander, dit is een hermeneutieve benadering. Telkens vinden we 
duidelijke sporen van het desiderium naturale of gegevens die heel goed van daaruit 
uitgelegd kunnen worden. Nu naar de volgende methodische poot van de 
godsdienstpsychologie, een lijn die weer teruggaat op Wundt: de statistische. 
 

                                                        
44 De Kesel, a.w., 49. 
45 Zie bijvoorbeeld Henri Veldhuis ‘Moderniteit en motieven voor de menswording’, in: Wat God bewoog mens 
te worden, Nico den Bok, Guus Labooy (red.), Zoetermeer 2003, 24-25. 



 

 

§4 Statistisch onderzoek 
 

Een ‘Binding met God’ vragenlijst 
Godsdienstpsychologie zonder statistiek is ondenkbaar. Uit de zee aan onderzoek 
moet ik iets selecteren. Ik kies voor de recent ontwikkelde ‘Binding met God’ 
vragenlijst, de ‘Attachment to God Inventory’(AGI).46 John Bowlby, uit de object-
relatie stroming, stelt dat vroege ouderbindingen worden overgedragen op volwassen 
relaties. Er zijn uitgebreide psychometrische schalen ontwikkeld om die theorie te 
‘operationaliseren’, want hoe objectiveer je het concept ‘ouderbinding’ zodat het 
meetbaar wordt in bevolkingsonderzoek? Zo ontstond de ‘schaal voor ervaringen in 
nabije relaties’, de Experiences in Close Relationships-scale (ECR-schaal). De twee 
belangrijkste dimensies van ouderbinding die deze schaal meet zijn vermijden van 
intimiteit en angst voor verlating.47  

Deze gedachte kun je echter ook doortrekken: worden die ambivalente 
ouderbindingen misschien ook overgedragen op God? Beck en McDonald hebben dit 
uitgewerkt. Zij hebben daarvoor de ECR-schaal omgebouwd tot een meetinstrument 
voor de binding met God, de ‘Attachment to God Inventory’. De twee cruciale 
parameters van de ECR-schaal keren uiteraard terug, nu getransponeerd op God: 
vermijden van intimiteit en angst voor verlating. Om een idee te geven hoe dat wordt 
gemeten: deelnemers moeten tientallen verschillende vragen beantwoorden als: ‘Ik 
probeer niet te afhankelijk van God te zijn’ en ‘dagelijks bespreek ik al mijn zorgen 
en problemen met God’. Interessant is dat in de genoemde hoofddimensies ál het 
hermeneutische onderzoek dat ik eerder beschreef mee resoneert: natuurlijk Freud en 
de school of object-relations, maar ook bijvoorbeeld Rümke. Deze onderzoekslijn 
vanuit Bowlby vraagt immers aandacht voor het algemene psychologische gegeven 
van het vermijden van intimiteit, juist in belangrijke relaties. Van daaruit kan men 
makkelijk een lijn trekken naar Rümke: ongeloof als ontwikkelingsstoornis. Door dit 
onderzoek krijgt Rümke’s inzet een veel steviger empirische en statistische basis. 
 Het was Beck en McDonald in eerste instantie te doen om de constructie van 
deze AGI-schaal en het testen op betrouwbaarheid. Dit werd gedaan in drie 
bevolkingsgroepen (één groep was bijvoorbeeld studenten van een christelijke 
universiteit). Dit onderzoek, dat nog wacht op verdere toetsing en uitbouw, kan men 
uitstekend verbinden met het concept van het desiderium naturale. Juist het vinden 
van een verband tussen ouderbinding en binding aan God suggereert dat de mens van 
nature is aangelegd op een Vader in de hemel. Wel zien we het ambivalente van de 
binding: er is angst én afhankelijkheid, de binding is nog geen zuiver verlangen of 
liefde. De christelijke traditie kent zelf haar taal en teken waardoor de relatie met God 
zal kunnen groeien in kwaliteit, uitgaande van een dergelijk ambivalent psychologisch 
weefsel van ouderbinding. Ergo, we vinden hier aanwijzingen voor een nadere 

                                                        
46 R. Beck, A. McDonald, ‘Attachment to God: The Attachment to God Inventory, Test of Working Model 
Correspondence, and an Exploration of Faith Group Differences’, Journal of Psychology and Theology, 32 
(2004), 92-103. 
47 Avoidance of Intimacy and Anxiety about Abandonment, zie a.w., 94. 



invulling van het desiderium als een nog ambivalente binding gekenmerkt door een 
waaier van gevoelens van angst voor tot verlangen naar een persoonlijk God.48  
 

Geloof, ongeloof en depressie 
Er is een andere empirische manier om ons probleem te benaderen. Wanneer er een 
desiderium naturale is, is het logisch om te veronderstellen dat het vervuld worden 
van dat verlangen de mens goed doet. Augustinus riep in zijn belijdenissen: ‘Onrustig 
is ons hart, totdat het rust vindt in U, o God.’ Als dit waar is, dan zou het onvervuld 
blijven hiervan de mens diep moeten frustreren – we hebben al een indringend 
getuigenis van Tolstoi gezien. Een volgende stap is dan onderzoek doen naar het 
voorkomen van bijvoorbeeld depressiviteit in verschillende bevolkingsgroepen. Is er 
verschil tussen gelovigen en ongelovigen wat dit betreft? 
 Er is erg veel empirisch onderzoek op dit terrein gedaan. Ik geef enkele 
resultaten, die teruggaan op vele honderden statistische onderzoeken in het laatste 
decennium. In de USA is 8 % van de bevolking niet religieus. Zij lijken een 
significant hogere kans op depressiviteit te hebben. Bij dit soort onderzoek wordt er 
altijd gecorrigeerd voor zaken als sociale status etc. (‘covariates are controlled’). 
Voorts is het van belang dat dit onderzoek verschijnt in serieuze wetenschappelijke 
vakbladen. Men geeft dan ook duidelijk aan dat het wel statistisch, maar nog geen 
experimenteel onderzoek is. Pas experimenteel onderzoek geeft meer zekerheid over 
oorzaken: als je bevolkingsgroepen vergelijkt, vind je steevast een duidelijk 
omgekeerd evenredig verband tussen de mate van religieuze betrokkenheid en 
depressie, maar een statistisch verband is nog geen oorzakelijk verband. Dan zou je in 
een experiment sommige mensen uit een groep at random ‘religie’ moeten geven, 
anderen uit een controlegroep krijgen dat dan niet. Het behoeft geen betoog dat dit 
niet kan. Van belang is uiteraard wel dat wordt gekeken naar specifieke graadmeters 
van religiositeit, zoals het trouw participeren in erediensten en het hebben van een wat 
men noemt ‘intrinsieke’ geloofsovertuiging. Zijn beide factoren sterk aanwezig, dan 
wijzen bijna alle studies op een lagere frequentie van depressiviteit en tevens een 
eerder herstel ervan (en betere ‘coping’ met ‘life events’ als overlijden etc.).49  
 Het Nederlandse onderzoek van het team rond Braam verdient hier genoemd 
te worden.50 Vanuit bevolkingsonderzoek onder ouderen in bijvoorbeeld Sassenheim, 
Haarlem, Zwartsluis, Genemuiden, Hasselt, Ommen, Zwolle en Oss toont Braam aan 
dat er een duidelijk statistisch verband is tussen depressiviteit en afnemende 
religieuze betrokkenheid bij ouderen: ‘In het algemeen gaat lidmaatschap van een 
kerkelijke gezindte samen met minder depressie.’51 Deze globale uitspraak wordt 
onderbouwd door gedifferentieerd, specifiek onderzoek: er is gekeken naar de sociale 
dimensie van geloof, naar de kant van de mate van ‘persoonlijk geloof’ (saillantie) of 
de cognitieve aspecten. Ook wordt er bijvoorbeeld gekeken naar kerkbezoek: ‘Het 

                                                        
48 In dit verband is ook nog zeer noemenswaard: H. Schaap-Jonker, E.H.M. Eurlings-Bontekoe, P.J. Verhagen 
en H. Zock, Godsbeeld en persoonlijkheidspathologie, een exploratief onderzoek bij psychiatrische patiënten’, 
Psyche en Geloof 11/4 (2000) 210-226. 
49 Gegevens bij H.G. Koenig, M.E. McCullough, D.B. Larson, Handbook of Religion and Health, Oxford 2001, 
118-135. Voor een overzicht van recent empirisch onderzoek (1997-2002) zie A.W. Braam, A.T.F. Beekman, 
W. van Tilburg, Religiositeit en depressie bij ouderen: een overzicht van recent empirisch onderzoek, 
Tijdschrift voor Psychiatrie, 8 (2003) 495-506.  
50 Braam, A., et. al., ‘Gereformeerde depressie of depressies bij gereformeerden? Gegevens uit 
ouderenonderzoek.’ Psyche en Geloof, 11 (2000) 114-129. En Braams Religion and Depression in Later Life, 
an empirical approach, (revised edition), Amsterdam 20012. 
51 Braam 2001: 153. 



risico op depressie voor mensen die zelden of nooit de kerk bezoeken blijkt ongeveer 
anderhalf keer groter te zijn dan voor ouderen die de kerk minstens twee keer per 
maand bezoeken. De resultaten zijn gecorrigeerd voor effecten van lichamelijke 
gezondheid en sociale steun, en zijn dus niet aan vertekening door deze factoren toe te 
schrijven.’52 De algemene conclusie geldt echter niet bij alle vormen van religiositeit: 
‘Niettemin wordt in een sterk-conservatief (Calvinistisch) religieus klimaat meer 
depressie gevonden.’ Al dit onderzoek verloopt met de gewone wetenschappelijke 
standaardmethoden. 
 Al met al is dit een statistische onderbouwing van wat we bijvoorbeeld bij 
James vonden: als er meer depressiviteit voorkomt bij mensen die empirisch 
aantoonbaar minder echt, intrinsiek geloof hebben (ook kennelijk gekoppeld aan 
kerkgang), dan is dat een statistisch teken voor het bestaan van een elementair 
verlangen, een desiderium. Waarom zou je anders depressief worden, als er niets in je 
eigen wezen is dat vraagt naar een antwoord van gene zijde?  

Toch vinden we niet bij alle mensen dit verlangen. De godsdienstpsychologie 
heeft dan ook veel studie verricht naar het keerpunt, de drempel tussen geloof en 
ongeloof: bekering. 
 

§5 Bekering 
Godsdienstpsychologisch gezien is het thema van de bekering het sluitstuk in elk 
onderzoek naar het empirisch traceerbare van het verlangen naar God. Want dat wij 
niet bij iedereen een verlangen naar God vinden kan men met dit gebed van 
toenadering uit de zondagse eredienst in verband brengen:  
 

Wij herkenden U niet,  
 wij zochten onszelf. 

GIJ, HEER, VERGEEF ONS! 
 
Bekering is vanouds een geliefd godsdienstpsychologisch onderwerp. Uiteraard kun je 
het weer neurobiologisch, hermeneutisch of statistisch onderzoeken. Het eerste werd 
al gedaan door Stanley Hall in 190453, een fraai voorbeeld van het tweede is de studie 
van Erikson over Luther54, het derde vinden we bijvoorbeeld bij Nel Jongsma’s 
onderzoek onder gereformeerde jongeren.55 Over de oorzaken van bekering is in de 
theologie ook nog het nodige gezegd, zo hebben we er in Nederland onze eerste 
kerkscheuring aan overgehouden! Het christelijk geloof erkent in elk geval, eigenlijk 
in markante tegenstelling tot de Islam, de noodzaak van bekering en voortdurende 
bekering. Het is niet zo dat wij ons verlangen naar God ook onproblematisch 
realiseren, voortdurend buigen wij het toch weer af of terug naar onszelf en worden 
we ‘onecht’. Wij vermijden Hem, misschien wel omdat we dat vanuit onze oudste 
ouderbindingen met ons meedragen (Bowlby/Beck). Daarmee is niet gezegd dat dit 
een deterministisch patroon is: alle religies gaan uit van het idee dat onze wijze van 
relatievorming ook door God zelf geheeld en veranderd kan worden, de bijbelverhalen 
getuigen daarvan. In elk geval wordt met het thema van (dagelijkse) bekering erkend 

                                                        
52 Braam 2001: 152. 
53 Adolescence; Its Psychology and Its Relations to Physiology, Anthropology, Sociology, Sex, Crime, Religion, 
and Education, 2 Vol. New York 1904.  
54 De jonge Luther, vertaling Karel Soudijn, Amsterdam 19822. 
55 Geloven; gewoonte of keuze, een onderzoek naar het effect van godsdienstige opvoeding onder 
gereformeerde jongeren, Kampen 1991. 



dat wij door allerlei krachten ons desiderium naturale kunnen verwaarlozen of 
verstikken, het in de kiem kunnen smoren. Het zaad kàn op de stenen vallen.  
 

Evaluatie van de gegevens 
We hebben allerlei gegevens opgevraagd bij het loket van de godsdienstpsychologie. 
Uiteraard was dit overzicht verre van uitputtend. Alles overziende is het echter 
duidelijk dat er heel veel signalen zijn van het bestaan van een desiderium naturale. 
In deze slotparagraaf wil ik twee resterende vragen evalueren: 1) hoe specifiek is dat 
verlangen en 2) toont de godsdienstpsychologie het bestaan ervan aan?  

1) Heel dit onderzoek wordt geproblematiseerd door het verschil tussen een 
breed (in de zin van een algemeen trancedentaal verlangen) en een meer specifiek 
desiderium (als een verlangen naar een Iemand, een Vaderfiguur zoals in het 
christendom). Uiteraard kan de Griekse filosofie opgevat worden als een bewijs van 
een breed opgevat desiderium; het onderzoek van Freud, Rümke en bijvoorbeeld Beck 
wijst eerder in de richting van een Persoon als doel van ons verlangen. Deze 
dubbelheid heeft te maken met twee andere thema’s: het desiderium kan misschien 
wel elementair zijn maar desalniettemin kan het historisch gegroeid zijn. Het is 
bijvoorbeeld opgeroepen door de christelijke traditie. En dat brengt ons direct bij een 
volgend vragencomplex: dit onderzoek zou veel eerder op een breed verlangen 
gewezen hebben als je het bijvoorbeeld in Azië had uitgevoerd. Of moet men dan ook 
juist de geweldige missionaire beweging van het christendom in bijvoorbeeld Korea 
in het godsdienstpsychologisch onderzoek betrekken? Dit zijn allemaal vragen die 
hier niet beantwoord kunnen worden, maar dit alles speelt in een eventuele conclusie 
rond het desiderium naturale wel een grote rol. Vanuit deze beperkte bijdrage 
concludeer ik dan het volgende: er is een makkelijker aan te tonen breed verlangen 
naar iets onzegbaars, maar er zijn ook, heel wel mogelijk door historische 
beïnvloeding, duidelijke aanzetten van een specifiek verlangen naar een transcendente 
Persoon.  

2) Wanneer we ons afvragen of dit betoog nu ook het bestaan van dit 
desiderium wetenschappelijk aantoont, draait het uiteindelijk om de vraag waardoor 
de hier beschreven empirie het beste verklaard wordt: door reductionisme, door 
agnosticisme of misschien toch door het fides quaerens intellectum? Het is evident dat 
de empirie uitstekend vanuit het desiderium naturale geïnterpreteerd kan worden, 
maar deze uitleg moet concurreren met andere. Waarom zou je de gegevens niet met 
Freud evolutionair-biologisch uitleggen? Of is een agnostisch standpunt niet alles wat 
haalbaar is? Hierbij ook enkele overwegingen. 

Empirisch onderzoek moet haar eigen object serieus nemen. Zoals de 
natuurkunde dat doet – en komt tot verbluffende conclusie ten aanzien van de aard 
van de ruimte-tijd – zo moet de godsdienstpsychologie dat ook. Gelovigen menen dat 
de God waar ze in geloven bestaat – dat maakt geloven voor hen tot wat het is. 
Reductionisme en agnosticisme nemen deze empirie echter niet serieus. Dat is in 
principe natuurlijk mogelijk, soms zijn de dingen niet wat ze op het eerste gezicht 
lijken, de psychologie heeft met recht heel wat ballonnetjes lek geprikt. Maar er moet 
dan wel een empirisch argument aangevoerd worden. Immers, kritiek die a-
prioristisch opkomt vanuit het credo van het naturalisme56 is geen psychologisch 
argument. Nu had Freud een dergelijk psychologisch argument, maar dat is hier voor 
wat betreft haar reductionistische implicaties ontzenuwd op grond van psychologische 
                                                        
56 Onder naturalisme versta ik hier die visie die ten grondslag ligt aan reductionisme, namelijk de theorie dat 
alleen dat wat door de natuurwetenschap wordt bestudeerd bestaat.  



tegenargumenten (Rümke, Rizzuto, Bowlby/Beck). Freud kan juist gezien worden als 
één van de kroongetuigen van het bestaan van een desiderium naturale. Wat blijft er 
dan nog over? Wat is het empirische argument om de empirie niet serieus te nemen? 
Men kan tegenwerpen dat er ook ongelovigen zijn. Het verklarend vermogen van de 
godsdienstpsychologie is hier echter juist hoog: mensen hebben juist de behoefte om 
weg te duiken voor betekenisvolle relaties. Is dit een cirkelredenering? Dat betwijfel 
ik. Want de godsdienstpsychologie mag haar eigen object serieus nemen en de enige 
maatstaf is dat zij de psychologische fenomenen verklaart, de fenomenen van geloof 
én ongeloof, van het desiderium èn het ogenschijnlijke gebrek daaraan. Natuurlijk kan 
men alles ook reductionistisch uitleggen, maar die visie heeft in de 
godsdienstpsychologie op het eerste gezicht de feiten tegen: mensen geloven nu 
eenmaal en een reductionistische uitleg doet deze ervaring geweld aan, kent er 
namelijk een principiële geslotenheid voor, geen empirische. Voor de stelling dat het 
allemaal slechts schijn is ligt daarom de bewijslast bij het reductionisme. Naturalisme 
(en reductionisme) wordt eigenlijk door het bestaan van de godsdienstpsychologie 
weersproken. Een feit dat echt authentiek voor reductionisme zou pleiten was het niet-
bestaan van godsdienstpsychologie.  

Op grond hiervan meen ik dat het fides quaerens intellectum sterkere papieren 
heeft dan haar concurrenten. Zij doet de volle omvang van de empirie recht, namelijk 
enerzijds de ontmaskerende, kritische dimensie van de godsdienstpsychologie, 
anderzijds (uiteraard) de ervaring van geloof. Bij dit laatste gaat het bij reductionisme 
mis, dat dringt a-priori een vervorming aan dit fenomeen op die niet past bij de 
subjectieve overtuiging van de gelovige. Als de kaarten echter zo liggen, dan is 
agnosticisme te voorzichtig.  

De inschatting dat het fides quaerens intellectum de empirie het beste recht 
doet zal echter wel samenhangen met een veel bredere thematiek: hoe weegt men in 
het algemeen de kansen van materialisme en theïsme? Wat dit betreft geloof ik – iets 
wat hier niet beargumenteerd kan worden – dat agnosticisme te voorzichtig en 
reductionisme onhoudbaar is. Ik moet hiervoor verwijzen naar filosofische discussies 
en discussies op het terrein van ‘Science and Religion’.57  

‘Meester, men zoekt U wijd en zijd!’ We hebben het gezien: de geschiedenis 
van de filosofie toont het, de neurofysiologie weerspreekt het niet, de hermeneutieve 
richting spreekt er openlijk van, statistisch onderzoek onderstreept het met cijfers en 
vragenlijsten. Heeft het thema van het desiderium naturale zo niet inderdaad voor de 
wetenschap een unificerende, helende betekenis? En het centrum van dit verlangen 
wordt bezongen in de kerk:58  
 

Meester, men zoekt U wijd en zijt, 
komend langs velerlei wegen. 
Oud’ren gaan rustig welbereid 
jongeren aarz’lend U tegen. 
Maar vroeg of laat, ’t zij dag of nacht, 
eens vindt Ge ons moe en zonder kracht, 
hunkerend naar uwe zegen.  

 

                                                        
57 Zie bijvoorbeeld W.L. Craig, J.P. Moreland, (Eds.) Naturalism, A critical analysis, Londen New York 2000, 
2002 en mijn Vrijheid en Disposities. 
58 Liedboek voor de Kerken 170:1 


