Een houdbare rehabilitatie van de religieuze attitude?
Een overdenking van Geloven en weten, pleidooi voor een sober atheisme van L.M. de Rijk.*

Onnodig om te vermelden dat Lambertus M. de Rijk een mediévist is van mondiale betekenis, een
pionier in het verdiepend onderzoek naar de Logica Modernorum.” Deze magister heeft een studie
gepubliceerd over de relatie tussen geloven en weten, een onderwerp dat in de Middeleeuwen ui-
teraard in het brandpunt van de intellectuele aandacht stond. De Rijk zet in bij een Pensée van Pascal
(XIII: 1): ‘De laatste schrede van de rede is in te zien dat er een oneindig aantal dingen zijn die haar te
boven gaan. Ze schiet tekort wanneer ze er niet toe kan komen dat te erkennen.” Gesteund door dit
raak gekozen motto voert De Rijk een pleidooi voor rehabilitatie van de religieuze levenshouding. Dit
onderwerp verdient brede aandacht. Want wat moeten we doen? ‘Eten en drinken, want morgen
sterven wij?’ Of is er toch een transcendentale dimensie die ons leven richting en doel kan geven? De
fameuze seculariseringsthese heeft immers zijn langste tijd gehad?® Maar: in hoeverre kunnen we
daarbij dan ook gedeelde waarden vinden, iets dat het strikte privédomein overstijgt? Vanwege het
grote belang van dit thema heb ik mij gewaagd aan een kritische overdenking van enkele centrale
thema’s uit De Rijks ‘pleidooi voor een sober atheisme’.

Dit is de volgorde van mijn bespreking: §1 is een inleidende paragraaf over sober atheisme. In
§2 beklop ik de epistemische dimensie van het begrip ‘sober’. Vervolgens gaat het in §3 over ontolo-
gie, en wel op het gebied van ‘omhoogdenken’ en de waarheidstheorie. Van daaruit kunnen we in §4
gaan kijken naar de verhouding tussen geloven en weten met betrekking tot theisme. In §5 kan ik
dan terugbuigen naar waar het allemaal om begon: treffen we hier een houdbare rehabilitatie van de
religieuze attitude (sober atheisme) aan? Het geheel wordt afgerond met een samenvatting §6.

1 Inleiding: sober atheisme

Het pleidooi in vogelvlucht

Ik bied eerst een globaal overzicht van dit werk. De eerste drie hoofdstukken zijn inleidend en me-
thodisch van aard. De Rijk wijst op ‘de onmisbaarheid van conceptuele analyse’ en op ‘het nut van
formele distincties’.” Ik hoor hierin een echo van de middeleeuwse gestrengheid in logica en seman-
tiek. Dan volgen er twee hoofdstukken waarin De Rijk het hoofdmenu opdient, zijn ‘sober atheisme’.
In het zesde hoofdstuk geeft hij de filosofische verantwoording en doordenking van dit sober atheis-
me. De Rijk opteert daarbij voor de coherentietheorie van waarheid ten koste van de corresponden-
tietheorie van waarheid. Deze keuze voor een bepaalde waarheidstheorie is fundamenteel voor zijn
betoog; ik ga er hieronder dieper op in. Vervolgens komen er drie hoofdstukken waarin de auteur de
implicaties van hoofdstuk zes doortrekt: wat betekent deze waarheidstheorie voor bijvoorbeeld de
traditionele godsbewijzen? Of voor bijvoorbeeld het pleidooi van Van Lommel voor het bestaan van
een ‘universeel bewustzijn’? De kritische conclusie van De Rijk is telkens gelijkluidend: ‘men springt

' Amsterdam 2010.

> Zie b.v. zijn Middeleeuwse Wijsbegeerte, Assen 1981 en zijn Logica modernorum, a contribution to the history
of early terminist logic. Assen 1962. Hij heeft ook voor de onderzoeksschool die mijzelf heeft gevormd, te we-
ten het Scotus-onderzoek aan de R.U. Utrecht, belangrijke paden gebaand. Daarvoor mijn dank en niet aflaten-
de bewondering.

? Zie het WRR rapport, Geloven in het publieke domein. Verkenningen van een dubbele transformatie, Amster-
dam 2006, p. 29.

N Respectievelijk Hoofdstuk 2 en 3.



onbekommerd over van het intramentale domein van de denkconstructen naar het extramentale
domein.”” Zoals De Rijk waarheid niet ziet in termen van betrouwbare correspondentie met ‘een
werkelijkheid daarbuiten’®, meent hij ook dat onze polsstok niet lang genoeg is om van intramentale
‘denkconstructen’ rond God tot een werkelijk bestaande God te komen. In het tiende hoofdstuk vult
De Rijk de betekenis van religiositeit nader in: als het niet om ware correspondentie met een buiten
mentale werkelijkheid kan gaan, wat is dan de betekenis van religieuze taal en ervaring? Die vindt hij
in de werkzaamheid. Met dat uitgangspunt treedt hij in het elfde hoofdstuk in gesprek met enkele
bekende visies op de verhouding tussen wetenschap en geloof, ik noem slechts de diepgaande be-
spreking van het NOMA-beginsel van S. Gould.” Een laatste hoofdstuk waarin de lijnen worden door-
getrokken tot op hun (politiek) ethische consequenties sluit de rij.

Sober atheisme
De kern van dit boek is De Rijks pleidooi voor het belang van de religieuze attitude, van ‘een innerlij-
ke attitude die neerkomt op een zich oriénteren op een hoger zijnsniveau’.? Dit acht De Rijk de kern
van alle godsdiensten. Veel historisch gegroeide godsdiensten komen tot een invulling van deze for-
mele kern door het aannemen van een transcendentale, buiten ons mentale domein bestaande God
(het traditionele godsbeeld®). De Rijk is daar kritisch over en neemt er afstand van. Hij pleit voor het
hebben van een religieuze attitude, maar zonder traditioneel godsbeeld. Hij gebruikt daarvoor de
term ‘sober atheisme’. Dit sober atheisme is voor hem dé middenweg tussen enerzijds het universeel
atheisme van bijvoorbeeld een Herman Philipse'® en anderzijds theisme. Onder universeel atheisme
verstaat hij een opvatting die elke religieuze attitude als onzinnig en zelfs ‘bizar’ afwijst. Sober athe-
isme is dan atheisme dat wél ruimte laat voor een religieuze houding. Het neemt de sensus divinitatis
dus serieus, maar zonder transcendentale God: sober atheisme ‘is non-theistisch en verwerpt dus in
ieder geval (het leerstuk van) de transcendentie Gods’.!" De schrijver ziet dit sober atheisme als een
containerbegrip, want het kan natuurlijk allerlei vormen aannemen. Hij wijst ondermeer op de reli-
gieuze levensinstelling van een Albert Einstein.

De Rijks sober atheisme zit dus ingeklemd tussen het universeel, soms zelfs ‘geharnast’ athe-
isme van bijvoorbeeld een Dawkins, en theisme. Terecht wijst hij op het feit dat het dominante uni-
versele atheisme de neiging heeft om de Verlichting te annexeren: steevast doet men alsof de Ver-

> P. 101, in hoofdstuk 7 over de traditionele godsbewijzen.

®p. 81-86, in hoofdstuk 6 over het coherentie criterium voor waarheid.

" NO-MA = niet-overlappende magisteria. Gould bepleit dus een boedelscheiding tussen geloof en wetenschap,
Gould, Stephen Jay. Rocks of Ages. New York: The Ballantine Publishing Group, 1999. Zie ook zie bv ook Michael
Stenmark, How to Relate Science and Religion, Grand Rapids: Eerdmans, 2004.

®p.51.

° Hiermee bedoel ik dan het beeld van een transcendente God die alles heeft geschapen, die kan willen, weten
en liefhebben; veelal noemen we dat een persoonlijk Godsbeeld.

1°Zie Philipse, Atheistisch Manifest & De onredelijkheid van religie, Amsterdam 2004, 140.

1 p_77. Of er een sensus divinitatis is in de mens, kan verschillend beoordeeld worden. Er is echter eerst de
vraag of het dan een essentiéle eigenschap zou zijn of een accidentele. In dat laatste geval is het een eigen-
schap die historisch gevormd kan worden en als accidentele gave van God gezien kan worden. Een gave die dan
ook verliesbaar is. Als het een essentiéle eigenschap is, dan is die eigenschap slechts te smoren of te ontwikke-
len. Ik zelf ben geneigd aan een combinatie van beide te denken. Ik denk dat het deels een essentiéle eigen-
schap is: de neiging om zowel emotioneel als conceptueel ‘'omhoog te willen denken’ (deze fraaie typering is
van De Rijk). Maar anderzijds zit er denk ik ook een accidentele dimensie van het geschenk in. Zie verder La-
booy, G.H. (2005), ‘Meester, men zoekt U wijd en zijd, Desiderium naturale en godsdienstpsychologie’, in: Bok,
N. W. den, Plaisier A. J. (2005), Bijna goddelijk gemaakt, Gedachten over de menselijke gerichtheid op God,
Zoetermeer: Boekencentrum.



lichting niet veel meer was dan de eerste doorbraak van universeel of zelfs geharnast atheisme. De
Rijk wijst deze mythe naar de prullenbak: bij veel Verlichtingsdenkers vindt De Rijk de door hem ge-
koesterde religiositeit. Zo wijst hij bijvoorbeeld op Kant: ‘nooit was er sprake van een negentiende-
eeuws streven naar volstrekte uitbanning van religie in naam van de Rede. Nergens treedt dit duide-

112

lijker aan de dag dan in het wijsgerig werk van Immanuel Kant (1724-1804).”™ Tot zo ver het hart van

zijn betoog.

Sober atheisme nader beklopt

Laten we dit sober atheisme eens nader tegen het licht houden. Wanneer De Rijk aangeeft wat sober
atheisme denoteert, stuit ik op een tegenstrijdigheid.”® Want hij zegt dat ook alle godsdiensten er
onder vallen, mits ‘ontdaan van hun theistische dogmatiek’. Dit gaat wel wat kort door de bocht.
Inderdaad kun je bijvoorbeeld boeddhisme heel goed onder sober atheisme laten vallen. Maar je zou
toch zeggen dat Jodendom, christendom en islam theistische godsdiensten zijn en dat de meeste
vertegenwoordigers van deze godsdiensten echt in een transcendente God geloven. Natuurlijk zullen
veel mensen dat ‘leerstuk’ niet onderschrijven omdat ze de term ‘transcendentie’ niet kennen, maar
wat ze geloven wordt wel adequaat beschreven met ‘een transcendente God’.'* Als je dan zegt dat
deze godsdiensten onder sober atheisme vallen ‘mits ontdaan van hun theistische dogmatiek’, doe je
hetzelfde als van het boeddhisme zeggen dat het onder theisme valt, ‘mits je Boeddhisme ontdoet
van de atheistische dogmatiek’. Dit lijkt dus op dagdromen: ik zou kunnen vliegen, mist je me ont-
doet van mijn soortelijk gewicht.

Verder heb ik vragen bij de naam ‘sober atheisme’. Ik vraag me af of het een gelukkige naam
is. Het ‘sober’ spreekt mij op zich erg aan, omdat het populisme de pas afsnijdt. Dit is duidelijk een
Leitmotif door heel het werk heen. Maar dat neemt niet weg dat de term ‘sober atheisme’ vooral
teert op het openen van twee fronten: het is geen positief uitgangspunt. Het ‘sober’ zet zich af tegen
het eerste front, de grootse, apodictische uitspraken van het universeel of geharnast atheisme. En de
term ‘atheisme’ is ook een negatie en leeft dus van een tweede front: er wordt gezegd wat het niet
is, namelijk geen theisme. De term ‘sober atheisme’ lijdt dus aan bloedarmoede als het gaat om een
positief principe. Maar kun je zo wel een pleidooi voeren voor religiositeit als praktische levenshou-
ding? Krijgt dat onder deze vlag wel voldoende stuwing? De Rijk geeft aan dat hij niet denkt dat zijn
terminologie het gaat redden™ en dat zou wel eens hiermee te maken kunnen hebben. Hij geeft aan
dat hij met de positieve term ‘nieuwe religie’ uit het WRR rapport niets weet aan te vangen, maar
een andere beschikbare positieve naam was misschien ‘ietsisme’ geweest? Denotatief sluit De Rijk
zich dan in elk geval bij ingeburgerd positief spraakgebruik aan. Of gewoon ‘religieuze attitude’? Ik zal
mij in deze bespreking aansluiten bij de term van De Rijk, tenzij dat Saulsharnas te veel gaat knellen.

p. 24,

3 Voor de vaktermen denotatie en connotatie zie 0.a. het lemma ‘denotatie’ in H. Willemsen red., Woorden-
boek Filosofie, Assen 1992.

" Het gaat hier niet om het epistemologisch probleem dat een dergelijke gelovige dat misschien niet ‘weten’
kan. Het gaat hier echter gewoon om definities, de vraag of we kunnen weten dat er een transcendente God is,
is hier niet aan de orde. Zeker ook een De Rijk zal dat niet willen vermengen met epistemologische kwesties.
Ook kan De Rijk hier geen vertegenwoordigers als bv. H. Kuitert op het oog hebben. Hoewel iemand als Kuitert
inderdaad onder ‘sober atheistisch’ kan vallen, noemt De Rijk hem pas even verderop. Uit de context maak ik
daarom op dat het in de bewuste passage gaat over de traditionele vertegenwoordigers van bijvoorbeeld chris-
tendom, Jodendom en islam.

> p.78.



2 Soberheid in de betoogstijl, logische gestrengheid

Het begrip ‘sober’ duidt bij De Rijk zoals we hierboven zagen ten eerste op een soort: je hebt atheis-
me, en binnen dat genus onderscheidt hij twee soorten, namelijk ‘universeel atheisme’ en ‘sober
atheisme’. Maar tegelijk heeft het ‘sober’ ook een epistemische connotatie voor De Rijk: hij wil im-
mers de ‘geschillen nauwkeurig analyseren en de complexe samenhang van de velerlei aspecten van
de problematiek honoreren...’. Dit sprak mij van meet af erg aan. Ik proef hier iets van de logische
gestrengheid van de middeleeuwse questio-techniek en ik stem hier van harte mee in."*® Zoals de titel
van de inleiding het zegt: ‘debat vereist vdor alles scherpte’. Daarmee wil hij de ‘complexiteit van de
materie’ rechtdoen en ‘meeslepende vertogen, bedoeld tot het bevestigen van gelijkgezinden of het
tarten van de tegenstander’ vermijden.'’

Eerst een kritisch punt wat dit betreft. De auteur kiest voor de term ‘godgelovigheid’. Hij
doelt daarmee op mensen die, anders dan De Rijk zelf, in een persoonlijk God geloven, zoals Pascal
bijvoorbeeld. Hij denkt daarbij dus aan theisten die positieve uitspraken over God onderschrijven als
‘Hij weet, Hij wil, Hij bemint’ en misschien ook ‘Hij is drie-enig’. Ik vind dan die term ‘godgelovigheid’
niet goed passen bij zijn pleidooi voor soberheid in de betoogstijl. Want bij godgelovigheid ligt de
associatie met goedgelovigheid (maar één letter meer!) om de hoek, wat uiteraard een epistemische
diskwalificatie inhoudt. Het zou natuurlijk zo kunnen zijn dat godgelovigen goedgelovig zijn, maar dat
kun je dan beter argumentatief aantonen. Ik vind de term dus niet zo gelukkig, gelet op de doelstel-
ling van de auteur.'® Zeker niet omdat er zo’n eenvoudig alternatief voor handen is dat geen emotie-
ve lading heeft: theisten.

Mijn de volgende vraag gaat dieper: hoe consistent trekt de auteur epistemische soberheid,
epistemische voorzichtigheid, door? Zal de auteur zich kritisch uitspreken over de al te grote zeker-
heidsclaims van zowel wetenschap als geloof? Dat blijkt slechts ten dele het geval: de vraagtekens
die bijvoorbeeld bij Dawkins worden gesteld betreffen niet zijn te grote zekerheidsclaims. Bij de be-
spreking van bijvoorbeeld Van Praag, Van Lommel en Beauregard® tref ik deze epistemische kritiek
wel aan (en ik stem in met De Rijks kritiek op hun te snelle ‘mystische’ conclusies®™). Tegelijk ben ik
van mening dat een sobere, voorzichtige kennisopbouw niet de consequent volgehouden grondtoon
van de eigen positie van De Rijk is. Hier ligt een van mijn meer kritische vragen aan de auteur, ik kom
hierop terug in paragraaf 4.

3 Verscholen ontologie

Omhoogdenken als formele kern van de religieuze attitude

16 Zie ook bv. P. 14: ‘Ik zal het standpunt verdedigen dat wie wil discussiéren .. altijd de rede als scheidsrechter
moet aanvaarden.’

Yp.13.

8 Er zijn meer momenten dat de argumentatie wat onzakelijk en emotief is, bv. een aantal keer dat er wordt
beweerd dat de eigen opvatting van religiositeit ‘gezond’ is en de suggestie wordt gewekt dat die van de oppo-
nent dat niet is, bv. p. 28: ‘Zoals gezegd, wordt een gezonde opvatting van moraliteit en religie door deze en
andere typisch theistische waarheidsclaims alleen maar verduisterd.’

" Hoofdstuk 9.

2% Zie bv. mijn bespreking van het werk van Van Lommel en Van Praag: Review van Herman M. van Praag, God
en Psyche, de redelijkheid van het geloven, visies van een jood, Boom2008. In: Psyche & Geloof 20/1 (2009) 71-
73. En: Als het bloed niet stromen kan. Overwegingen bij Van Lommels rehabilitatie van het visioen. Wapenveld
59/2 (2009) 30-33.



De Rijk spreekt van religiositeit als ‘een innerlijke attitude die neerkomt op een zich oriénteren op
een hoger zijnsniveau’ . Hij noemt deze innerlijke attitude een vorm van ‘omhoogdenken’. Het vormt
de formele kern van de religieuze attitude: ‘de grondgedachte is hierbij het besef dat wij alleen met

21
" Naast deze

zo’n opwaartse blik een kans zien met de platte werkelijkheid van alledag uit te komen.
‘emotionele variant van omhoogdenken’ onderscheidt De Rijk ook nog een conceptuele variant. Op-
merkelijk is dat De Rijk deze conceptuele variant van omhoogdenken beschrijft als universaliseren. %
Hij doelt daarmee op het vinden van universele eigenschappen als mens-zijn, paard-zijn. Hij voert
daarbij Plato aan als voorbeeld. Plato nam op grond van dit omhoogdenken aan dat er dus een trans-
cendent rijk van eeuwige, noodzakelijke Ideeén moest zijn: eeuwige archetypen als het idee MENS en
PAARD. Deze universalién zijn dan de causale oervormen voor de materiéle, vergankelijke werkelijk-
heid, die een lagere ontologische status heeft. De Rijk gaat nu als volgt verder: Aristoteles en de mid-
deleeuwers zeiden dat het onnodig is om het bestaan van deze transcendentale universalién aan te
nemen (hij beroept zich op het ‘scheermes van Ockham’). Analoog moeten we het volgens De Rijk bij
religie ook houden op de emotionele vorm van omhoogdenken, zonder dat we op Platonische wijze
het bestaan van een transcendentale identiteit aannemen. Gaat het ook bij religie niet om:

‘louter mentale constructen, die bij een miskenning van hun zijnsstatus ook in de praktische
orde tot persoonlijke of maatschappelijke schade kunnen leiden? Anders gezegd, is ook hier
voor een wetenschappelijk te verantwoorden discussie de toepassing van Ockhams scheer-
mes geboden, of is het domein van religiositeit en spiritualiteit daarboven verheven?’?®

Kortom: zoals het Platonisme transcendente entiteiten postuleert, zo postuleert godgelovigheid dat.
Beide dienen we te verwerpen op grond van het zuinigheidsprincipe: geen overbodige entiteiten
postuleren. Wat rest is dan de gelovige attitude, de emotionele variant van omhoogdenken. Aldus
het argument van De Rijk.

Omhoogdenken als universaliseren

Opvallend in dit betoog is de identificatie van de conceptuele variant van omhoogdenken met uni-
versaliseren. Maar universele structuren opzoeken valt niet samen met omhoogdenken, tenzij je
Platonisme vooronderstelt. Dan zijn inderdaad de universele vormen ook het hoogste ontologische
principe: de oerbeelden waar alle concrete exemplaren van zijn afgeleid. Maar De Rijk wijst, met mij,
dat Platonisme af. Waarom analyseert hij dan toch omhoogdenken als universaliseren? Is dat niet
een bevrijding van Plato die maar ten dele geslaagd is? In mijn ogen — en daarin heb ik geleerd van
bijvoorbeeld Anselmus en Duns Scotus — is universaliseren en omhoogdenken iets anders. Omhoog-
denken is de imperfecties eraf pellen.** Dat vind je niet alleen bij de middeleeuwse traditie, dat zit
heel diep in ons denken. Als iemand zegt dat God niet bestaat vanwege al de ellende in de wereld,
dan kent zo iemand in wezen perfecties aan God toe: almacht en absolute goedheid. God, als Hij
bestond, zou voor deze moderne atheist de belichaming van perfecte goedheid en almacht moeten
zijn. Maar waarom komt er dan een tsunami, en nog wel met Kerst? Daarom kan God niet bestaan!

?'p.s51.

2p.50-57.

2 p.57. Hier natuurlijk vragend gesteld, maar in de rest van het boek beantwoordt De Rijk de vraag inderdaad
bevestigend.

** Neem bv. Duns Scotus Lectura I, D3, 1: 29: ‘in hoc conveniunt omnes quod accipiunt conceptus metaphysica-
les et removendo illud quod est imperfectionis in creaturis, attribuunt Deo quod est perfectionis, ut bonitatem,
veritatem et sapientiam.’



Ondertussen zijn er dus perfecties aan God toegekend: een duidelijk voorbeeld van omhoogdenken
als de imperfecties wegdenken. Maar als omhoogdenken ook samenvalt met universaliseren, zoals
De Rijk wil, dan zou individueel-zijn een imperfectie zijn? Die gedachte is inderdaad te vinden bij Pla-
to en Aristoteles: het algemene is het meest reéle, werkzame en beklijvende in de werkelijkheid, het
individuele behoort tot een lagere, inferieure zijnsorde!” Ik zou deze vergaande devaluatie van het
individuele niet willen onderschrijven en De Rijk wil dat ook niet.”® Maar dat De Rijk in dit betoog
omhoogdenken analyseert als universaliseren levert dus wel kritische vragen op: moeten we die an-
dere vorm van omhoogdenken als imperfecties wegdenken niet in de analyse betrekken?

De eenzijdige analyse van omhoogdenken als universaliseren is onhoudbaar, maar het is wel
de pijler waar zijn argumentatie op rust. Ik vatte de hoofdlijn van die argumentatie hierboven als
volgt samen: ‘zoals het Platonisme transcendente entiteiten postuleert, zo postuleert godgelovigheid
dat. Beide dienen we te verwerpen op grond van het zuinigheidsprincipe: geen overbodige entiteiten
postuleren.” Maar het argument werkt alleen, doordat De Rijk de conceptuele variant van omhoog-
denken in zijn betoog analyseert als universaliseren. Gegeven dit uitgangspunt geldt: wat gelovigen
doen als ze conceptueel omhoogdenken is universaliseren! En we weten allemaal: een ‘noétische
kosmos’ is er niet. Maar wie omhoogdenken ziet als de imperfecties eraf pellen, komt niet bij een
‘noétische kosmos’ uit, want individueel-zijn is geen imperfectie. Maar je mag niet een individueel
zijnde als ‘overbodige entiteit' verwerpen omdat je een ‘noétische kosmos’ als ‘overbodige entiteit'
verwerpt. Neem Ockham, die van het scheermes: die verwierp wel de ‘noétische kosmos’, maar niet
het bestaan van een transcendentale God.?” En even vooruitlopend op paragraaf 4: als ‘omhoogden-
ken’ de imperfecties eraf pellen is, manifesteert er zich bovendien een argument dat zo’n transcen-
dentale God moet bestaan, want niet-zijn, contingent zijn, vergankelijk zijn en ‘alleen maar als men-
tale representatie bestaan’ zijn stuk voor stuk te interpreteren als imperfecte vormen van zijn. Pel die
imperfecties eraf en je krijgt noodzakelijk zijn.”®

Coherentietheorie in verband met de impliciet gebleven nominalistische ontologie

Er ligt een directe link tussen de identificatie van omhoogdenken en universaliseren en het volgende
ontologische punt: de coherentietheorie van waarheid. De Rijk verwerpt het gangbare corresponden-
tiecriterium van waarheid en houdt zo alleen het coherentiecriterium over. Het argument daarvoor is
dat wij nu eenmaal slechts over een gedachte stand van zaken kunnen beschikken. Er gaapt een on-
overbrugbare kloof tussen wat wij kunnen denken en de extramentale werkelijkheid. Ook wanneer
we aannemen dat die werkelijkheid er wel is:

..dan valt de eventuele correspondentie, respectievelijk niet-correspondentie, met die ex-
tramentale buitenwereld nooit vast te stellen. Want zo’n vaststelling zou alleen maar binnen
de geest (dus intramentaal) kunnen plaatsvinden. <> Hierdoor blijft de (overigens terecht!)
gepostuleerde ‘werkelijke’ extramentale en buitentalige stand van zaken onmiskenbaar en

2> Uiteraard bedoelen we hier niet de ethische betekenis van individueel in ‘individualisme’, we hebben hier
alleen de ontologische dimensie op het oog: wat maakt iets tot dit iets?

%% Zie ook L.M. de Rijk, Het ongure individu, Uitdager én spelbreker van het denken, Leiden 1983.

7 Er ligt ook een fundamenteel verschil tussen de reactie van Aristoteles op Plato en die van de middeleeu-
wers: de laatste verwerpen de noétische kosmos op grond van het belang van individualiteit, Aristoteles op
grond van het primaat van de materiéle werkelijkheid. Zie ook noot 30.

%% We raken hier aan het beroemde ontologische godsbewijs van Anselmus, zie bij paragraaf 4.



onbetwistbaar buiten beeld. We kunnen nu eenmaal niet denken aan iets zoals het is wan-
. . 2
neer je er niet aan denkt.”

Dit is een fundamentele gedachte binnen het gehele boek. Maar is ze werkelijk ‘onbetwistbaar’ (een
maximale epistemische kwalificatie)? Ik zou het willen betwisten: de auteur heeft hier in wezen een
nominalistisch spoor gekozen. Er is ook een andere ontologie mogelijk, een ontologie die de taligheid
van de werkelijkheid wel intact laat. En die visie hoeft niet uit te lopen op de extramentale eeuwige
ideeén van Plato.*® Juist hier dient zich bij uitstek ‘de complexiteit van de materie’ aan. Binnen dit
bestek kan ik die complexiteit geen recht doen, maar toch wil ik proberen om het alternatief kort te
schetsen, omdat het verband tussen deze ontologische kwesties en de epistemologie niet zo vaak ter
sprake wordt gebracht.

De inzet van de thematiek is dus: wat als de werkelijkheid fundamenteel talig van aard is? Als
de structuur in de taal de structuur in de werkelijkheid weerspiegelt? Waar het dan om draait is de
vraag of er een fundamenteel zo-zijn in de werkelijkheid is of niet (Latijn: quidditas, in de moderne
ontologie: algemene essentiéle eigenschappen, ‘kind natures’). Gemeenschappelijk aan elke variant
van het nominalisme is dat het dit ontkent: het ontkent dat de werkelijkheid gestructureerd, ge-
vormd is door algemene essenties. Met ‘algemeen’ bedoel ik: dat dat zo-zijn (per definitie) toekomt
aan alle exemplaren van een soort. Volgens het nominalisme zit het zo-zijn van de exemplaren van
een soort alleen in onze conceptuele activiteit, dat is niet iets wat echt in de zaken zelf zit (in re). Taal
heeft echter nu precies die eigenschap dat het algemeen zo-zijn ‘pakt’: boom, hond, kat. Taal is de
conceptuele dimensie van structuur in de werkelijkheid. Als je echter meegaat met het nominalisme,
maak je taal blind, want je ontkent het bestaan van die vaste structuren in de werkelijkheid. De
structuur in de taal blijft dan verweesd achter. Om het even krachtig te zeggen: de nominalistische
keus van Ockham echode meer dan een half millennium nog na bij Kant in de principiéle onkenbaar-
heid van het Ding an Sich.

Maar betekent dit dat er bijvoorbeeld een noodzakelijke noétische essentie ‘mensheid’ is die
als mal fungeerde voor ons mensen? Is omhoogdenken identiek met de universele mal opsporen in
de noétische kosmos? Die gedachte wordt door alle middeleeuwers afgewezen, niet alleen door de
nominalist Ockham. Uiteraard krijgt een dergelijk Platonisme ook geen voet aan de grond in de mo-
derne ontologische doordenking van algemene essentiéle eigenschappen.®' Het gaat alleen om een

*p.83.

*® In dit verband kan verder opgemerkt worden dat De Rijks beschrijving van Aristoteles te nominalistisch is
uitgevallen, 53-57. Wie een dergelijk nominalistisch geretoucheerde Aristoteles opvoert, moet daarvoor bron-
nen noemen. |k bijvoorbeeld ken ze niet, maar het kan zijn dat ik de laatste wetenschappelijke discussies ge-
mist heb.

' om dit op grotere diepte helder te krijgen, heb je ook de notie van essentiéle individuele eigenschappen
nodig (een historische voorloper hiervan vind je in de notie van de haecceitas bij Duns Scotus). Dan zie je nog
beter dat taal werkelijkheid weerspiegelt: volgens de moderne standaard logica is het gebeente van taal Fa.
Waarin F een eigenschap is, a een individuele constante. Dit komt terug in de werkelijkheid: elke geschapen
entiteit heeft individuele essentiéle eigenschappen (haecceitas) en algemene essentiéle eigenschappen. Zie
voor een diepere uitwerking van deze ontologie mijn Waar geest is, is vrijheid, Amsterdam 2007. Op de achter-
grond speelt hier de noodzaak om de Aristotelische koppeling tussen kennis en noodzakelijkheid te slaken. De
Rijk beschrijft dat dit één van de belangrijkste katalysators van het middeleeuwse denken is geweest, zie zijn
Middeleeuwse Wijsbegeerte, 274-276. Want de dingen zouden niet gekend worden als conceptuele kennis eo
ipso noodzakelijke kennis is, want de dingen zijn zelf radicaal contingent en veranderlijk. Juist de corresponden-
tie theorie van waarheid vergt dus dat dan ook de conceptuele structuren waarmee gekend wordt, én de ken-
nis, niet noodzakelijk zijn.



verzameling algemene essentiéle eigenschappen van bijvoorbeeld mens-zijn (in de concrete werke-
lijkheid van ons mensen) die met de term ‘mens’ geconnoteerd wordt.

Nogmaals, dit is niet de plek om deze ontologische thema’s in hun complexiteit recht te
doen. Ik mis bij De Rijk alleen een bespreking of verwijzing: er is noch een expliciet pleidooi voor no-
minalisme, noch een weerlegging van het door mij aangeduide alternatief. Toch kan men vanuit deze
alternatieve ontologie de talige werkelijkheid juist kennen door haar talig te kennen. Ik pleit dus voor
de onopzegbare relevantie van het correspondentiecriterium, niet tegenover, maar in combinatie
met het coherentiecriterium. De Rijk bedekt de complexiteit van deze thematiek met zijn impliciet
beroep op het tegenwoordig dominante en veelal onbewust meegenomen nominalisme. Vanuit deze
impliciete keuzes wordt de correspondentietheorie van waarheid met maximale epistemische kwali-
ficaties verworpen en ontstaat er een sterke sceptische dynamiek in zijn denken. Het verband tussen
fundamentele, betwistbare ontologische keuzes en de geclaimde exclusiviteit van de coherentietheo-
rie blijft onzichtbaar. En dat terwijl het verwerpen van de correspondentietheorie van waarheid een
fundamentele pijler is onder het hele betoog van De Rijk voor sober atheisme.** Dat wordt duidelij-
ker in de volgende paragraaf.

4 Geloven en weten met betrekking tot theisme

Na het kort belichten van de achterliggende ontologie kunnen we terugbuigen naar de kwestie waar
het allemaal om begonnen is: geloven en weten. In het centrale hoofdstuk over de theistische gods-
bewijzen betoogt De Rijk dat elk transcendentie-denken faalt. Uiteraard staat hij stil bij het ontolo-
gisch Godsbewijs van Anselmus. Hij meent dat het niet van de grond komt:

De denkfout van Anselmus bestaat hierin dat hij alleen bewijst dat wie zich god zo denkt
(‘God moet bestaan, anders is hij niet God’), moet aannemen dat die entiteit ook existentie
insluit. Deze magische sprong naar het domein van het werkelijk bestaande zondigt tegen de
regel dat men intramentale constructen als ‘God-als-hoogste-en-dus-noodzakelijk-
bestaande-zijnde’ pas op iets in het extramentale domein kan laten slaan als men de aanwe-
zigheid ervan daar empirisch kan staven.*®

Direct komen we hier al het punt uit de vorige paragraaf tegen: er werd geclaimd dat er een onover-
brugbare kloof gaapt tussen het rijk der gedachten en de extramentale werkelijkheid en dat in ver-
band hiermee waarheid alleen gelegen kan zijn in coherentie. Aldus verbaast deze weerlegging van
Anselmus ons niet. Maar De Rijk is hier te apodictisch: er zijn ook andere vormen van het ontologisch
godsbewijs, zowel van middeleeuwse als van moderne origine. [k noem een middeleeuwse, van Duns
Scotus. Scotus herkent het zwakke punt, namelijk dat het bij Anselmus gaat om een sprong van iets
in het intellect naar de realiteit. Hij vervangt dit door een redenering die loopt van niet-zijn naar zijn,
dus op het ontologisch niveau:

*2 Ik ben van mening dat het correspondentiecriterium zo fundamenteel is, dat ook degene die het verwerpt,
het vaak weer stilzwijgend meeneemt. Neem p.91: ‘..het reeds voorhanden geautoriseerde denken zelf, en dit
zelfs per definitie, het extramentale domein insluit, omdat het niets anders is dan onze conceptuele aankleding
van de extramentale orde. Dit klinkt als een vermomd correspondentiecriterium: de auteur gebruikt de meta-
foor van ‘aankleden’. En wat wordt er aangekleed? Een extramentale orde (oftewel structuur). Maar dan komt
er dus ook ruimte voor het beter en minder goed ‘conceptueel aankleden’ van die orde. En dat is een corres-
g)sondentiecriterium. Blijft alleen overeind dat de auteur kan claimen dat het criterium leidt tot scepsis.
P. 95.



Als er iets is dat niet bestaat, dan is iets groter. Maar: niets is groter dan het hoogste. Dus:
het hoogste is niet een niet-zijnde.**

Een net weer andere subvorm van het ontologisch godsbewijs is de modale vorm. Hierin is er geen
‘intramentaal’ startpunt (‘een zijnde waarbij iets groters niet gedacht kan worden’), het startpunt is
hier een modale uitspraak (een uitspraak die een begrip als ‘mogelijk’ of ‘noodzakelijk’ bevat). Bij-
voorbeeld: unsurpassable greatness is possibly exemplified.* Bij deze modale vorm is er ook geen
sprake van een sprong van het mentale naar het extramentale. En het moderne modale godsbewijs is
formeel geldig: gegeven de waarheid van de premissen, volgt de conclusie dwingend. Wie er niet aan
wil, moet dus de zwakste premisse aanvechten. Over het algemeen noemt men dan deze premisse:

unsurpassable greatness is possibly exemplified

Anders gezegd, de premisse dat de eigenschap ‘maximale grootheid of perfectie’ een mogelijke ei-
genschap is. Deze premisse zal een niet gelovige niet snel accepteren, terwijl een theist haar plausi-
bel en waar acht. Het valt mij overigens op dat De Rijk in zijn standaardwerk Middeleeuwse Wijsbe-
geerte ook aangeeft dat het zwakke punt van Anselmus ligt in de aanname dat een hoogste en meest
perfect zijnde (ens perfectissimum) contradictie vrij is, niet in de sprong van ‘gedacht’ naar ‘extra-
mentaal’.*®* Wat ik in deze kleine passage wil laten zien is dat de ontologische godsbewijzen veel
complexer zijn en ook sterker staan dan De Rijk doet voorkomen.?’

Wat betreft het kosmologisch godsbewijs heb ik een parallel punt van kritiek. Volgens De Rijk
falen ze allemaal, omdat het opnieuw draait om een illegitieme overgang van de intramentale con-
ceptuele orde naar de extramentale werkelijkheid. Die overgang is bij het kosmologisch godsbewijs
alleen ‘versluierd’, zo stelt hij.*® Bij de kosmologische argumenten wordt er immers over de werke-
lijkheid een intramentaal conceptueel netwerk gedrapeerd van ‘dit is contingent’ of ‘dit is veroor-
zaakt’. Op zich heeft De Rijk hierin gelijk, maar met deze vaststelling is de kous niet af. Neem bijvoor-
beeld specifiek dat tweede punt ‘dit is veroorzaakt’. Wie zegt dat dit slechts een intramentale inter-
pretatie is, kiest voor een tegenargument in ‘Humeaanse’ stijl. Vanuit zijn analyse van causaliteit
vocht David Hume namelijk inderdaad deze interpretatie van de werkelijkheid aan: je hebt geen ze-
kerheid dat de werkelijkheid zo is. Want causaliteit volgens Hume is niets dan de regulariteit van
opeenvolging. Simpel gezegd: er zit geen ‘moeten’ tussen die opeenvolging, het ‘moeten’ is iets wat

** Lectura 1 2:35: ‘Omni eo quod non est, aliquid est maius. Sed : Summo nihil est maius. Igitur : Summum non
est non-ens. Zie hiervoor ook A. Vos, The Philosophy of John Duns Scotus, Edinburgh 2006, Edinburgh University
Press 472. Ik meen verder dat dit argument blijft staan ook in het licht van de sterke passage over syncatecho-
remata van De Rijk op 149-151.
3> Alvin Plantinga, The Nature of Necessity, Oxford 1974, 216-217. Malcolm, Hartshorne, en Plantinga hebben
veel gedaan voor deze modale vorm van het ontologisch godsbewijs. Voor een introductie van de nieuwe
godsbewijzen zie bv. Hubbeling, H., Principles of the Philosophy of Religion, Assen 1992. Alvin Plantinga, The
Ontological Argument, From St. Anselm to Contemporary Philosophers, Londen 1968. Alvin Plantinga and Mi-
chael Tooley, Knowledge of God, Oxford 2008.
%% Zie Middeleeuwse Wijsbegeerte, p. 149-159.
7 0ok de gedachte waar Kant zo beroemd mee werd — dat bestaan geen eigenschap is — kan door het hoge
niveau van de recente discussie niet serieus meer als laatste woord gelden. Ook De Rijk zelf beweert trouwens
dat Kant er naast zat wat betreft zijn kritiek op de ratio Anselmi op dit punt. Zie Middeleeuwse Wijsbegeerte, p.
151. Verder I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, Berlijn/Wenen 1924, 306: ,Sein ist offenbar kein reales Pradikat,
d.i. ein Begriff von irgend etwas, was zu dem Begriffe eines Dinges hinzukommen kdnne. Eis ist BloR die Positi-
gsn eines Dinges, oder gewisser Bestimmungen an sich selbst.’

P. 96.



wij op de oorzakelijkheidsrelatie projecteren. Voor Hume valt dus ook het ‘moeten bestaan’ van een
eerste oorzaak weg: ‘Whatever has a beginning has also a cause of existence. That proposition is not

3% Maar ook het Humeaanse causaliteitsbegrip is natuurlijk een product van een

intuitively certain.
bepaalde intramentale conceptuele orde: het is wat dat betreft gelijke monniken, gelijke kappen.
Ook deze begripsanalyse moet dus beargumenteerd worden.*® Wel nu, kun je met het causaliteits-
begrip in Humeaanse stijl bijvoorbeeld de fysica begrijpen? Elders heb ik, in navolging van bijvoor-
beeld G.E.M. Anscombe, betoogd dat dit niet kan: de ‘regularity’-analyse van causaliteit faalt. Er is
voor bijvoorbeeld de natuurkunde een (bijkomende) notie van ‘derivateness’ nodig.*' Op grond daar-
van vind ik de tegenwerping in Humeaanse stijl niet sterk: het blijkt te werken met een concept van
causaliteit dat de gewone fysica geen recht kan doen. In die zin is dat concept dus ‘uit de lucht ge-
grepen.” Maar als je causaliteit in de natuurkunde ook als derivateness moet analyseren, dan is het
toch de Humeaanse causaliteitsanalyse die zich het verwijt van een ongeoorloofde overgang van de
intra naar de extramentale dimensie zou moeten aantrekken?*

Ik stel vast dat De Rijk te snel concludeert dat de godsbewijzen mislukken. Een centrale reden
daarvan lijkt mij dat hij toch steeds overhelt naar een alles-of-niets opvatting van bewijs. Je kunt
daarbij wijzen op de lijn Descartes-Hume-Kant, de traditie van ‘foundationalism’ in de epistemologie
(ik vertaal dat met ‘funderingsdenken’, anders gezegd: een alles-of-niets opvatting van bewijs).* 1k
geloof zelf niet in een ‘absoluut onbetwistbaar bewijs’ voor het bestaan van God (uiteraard ook niet
van bijvoorbeeld atheisme). Maar al is onweerlegbaarheid niet voor handen, ‘redelijker dan’ volstaat
voor een sobere epistemologische stijl. Zo claim ik dat het afwijzen van het kosmologisch godsbewijs
op grond van een Humeaans causaliteitsbegrip minder redelijk is dan het erkennen van dat argument
op grond van causaliteit als (ook) derivateness. Het catchword hierbij is comparatieve epistemologie,
een epistemologie van het ‘redelijker dan’.** We staan dan in de traditie Pascal-Reid-Peirce-
Chisholm.

Ik concludeer dat De Rijk mij niet kan winnen voor zijn afwijzing van theisme. Dat is vanzelf-
sprekend, omdat ik een gelovige ben en ik leef vanuit een relatie van liefde met God in Christus.

Maar hij had me dan toch tot een fideist kunnen omtoveren. Dat is in dit betoog nog niet gelukt. De

** David Hume, Treatise of Human Nature, Middlesex 1969, 126-130.

* Hume’s eigen argumentatie was empiricistisch: je kunt het ‘moeten’ niet waarnemen, alleen het ‘altijd’.

* Zie hiervoor mijn Vrijheid en disposities, Een wijsgerig-theologische begripsanalyse met het oog op de biolo-
gische psychiatrie, Zoetermeer 2000. Of Freedom and Dispositions, two main concepts in theology and biologi-
cal psychiatry, a systematic analysis, series Contributions to Philosophical Theology, Peter Lang, Berlin New
York 2002, 169.

2 Aangaande ‘dit is contingent’: wie dit aanvecht komt bij een genre tegenargumenten waarin de formulering
van B. Russell een prominente plaats inneemt: het bestaan van het universum is gewoon een ‘brute fact’. Ook
dat is natuurlijk een product van een bepaalde intramentale conceptuele orde. Het effect van het aanvaarden
van die orde is ten opzichte van de Antieke wijsbegeerte al een stap richting theisme: in de Antieke wijsbegeer-
te ligt er namelijk een conceptuele orde over de dingen heen die ‘geschapen zijn’ tot een onmogelijke eigen-
schap maakt. Wat dat betreft helpt Russell de theist een handje: geschapen-zijn (of contingent-zijn) is bij een
brute fact in elk geval een mogelijke eigenschap. De vraag is nu welke conceptuele orde de beste papieren
heeft: die van Russell? Daarvoor wil ik dan argumenten zien. Zoals ook de theist argumenten moet leveren voor
zijn zaak. Zie voor een redelijk gedetailleerde bespreking hiervan: Peterson, M.L. & R.J. VanArragon (red.)
(2004), Contemporary Debates in Philosophy of Religion. Malden/Oxford: Blackwell.

* De term ‘funderingsdenken’ is niet optimaal omdat hij emotieve associaties oproept met ‘fundamentalisme’.
Ik intendeer een zakelijke aanduiding van een bepaald type epistemologie, vooral sinds Descartes in zwang.
‘Alles-of-niets opvatting van bewijs’ is nog een betere beschrijving, maar te onhandig lang.

* Voor dit epistemische alternatief kan men bijvoorbeeld denken aan Charles S. Peirce (1839-1914), zie Hook-
way, C. (1992), C.S. Peirce. In: Dancy, J. & E. Sosa (red.), A Companion to Epistemology. Blackwell companions
to philosophy, Oxford/Cambridge MA: Blackwell. Zie ook de entry Roderick Chisholm (1916-1999).



traditionele godsbewijzen? Daar zit veel muziek in. De Rijk had vanuit zijn grote expertise wat meer
muziek kunnen laten horen en daarmee meer complexiteit kunnen tonen. Het lijdt geen twijfel dat
zijn visie op waarheid als coherentie het snelle afserveren van de Godsbewijzen heeft voorbereid.
Maar juist de argumentatieve onderbouwing daarvan is ondeugdelijk gebleken: dat steunde te veel
op impliciet nominalisme. Ook lijkt hij inzake de godsbewijzen te opereren met een ‘alles of niets
opvatting van bewijs’. Zeker, als de epistemologische idealen zo hoog gestemd zijn, rest ons niets
anders dan diep te vallen in het scepticisme: alles of niets. Maar een sobere epistemologie wijst ook
onweerlegbaarheid als ideaal af en rekent met het bescheiden ‘redelijker dan’. Dan zit er in de Gods-
bewijzen voldoende kracht om niet in het fideisme te vervallen.

Tot slot: we stuiten hier ook op de grenzen van een formele bespreking van religie zoals De
Rijk dat entameert. Hij bespreekt de formele kern - als omhoogdenken -, zonder zich te richten op de
concrete invullingen daarvan. Maar in het gewone leven is een geloof iets wat pas haar kracht krijgt
door de invulling. En hier speelt ten eerste de hele historische dimensie van geloof: wie was Jezus,
wat zei Hij? Wat deed Hij? En dezelfde vragen rond bijvoorbeeld Mohammed en Gautama. En dan
rijzen er weer allemaal epistemologische vragen op, maar nu geschied-wetenschappelijke.”” Het ne-
geren van deze vragen door De Rijk is niet neutraal: het verraadt een keuze voor godsdienstig relati-
visme.

5 De werkzaamheid van sober atheisme

Hiermee is er nog steeds niet veel gezegd over het sober atheisme van De Rijk. Ik ben heel blij met de
rehabilitatie van de religieuze attitude, iets wat De Rijk dan ‘sober atheisme’ noemt. Maar hoe speelt
hij dat klaar, gegeven zijn waarheidstheorie? Zeker, met de (exclusieve) coherentie theorie van
waarheid lijkt het theisme niet makkelijk vleugels te krijgen, maar komt het sober atheisme dan wel
van de grond?

Om deze klus te klaren introduceert De Rijk het centrale idee van het categorieverschil tus-
sen waarheid/onwaarheid en werkzaamheid. Beide zijn vormen van ‘zinvolheid’, maar je mag beide
niet verwarren.*® Zoals je van een gedicht niet vraagt of het waar is, maar je alleen de ‘impact’ ervan
ervaart (of niet), moet je ook bij een religieuze houding vragen naar de ‘impact’, naar de werkzaam-
heid. Ik wil hier starten met een ruime erkenning: ook in mijn werk als gemeentepredikant functio-
neert dit onderscheid. Ik leg mensen bijvoorbeeld uit dat sommige verhalen uit het Oude Testament
werkzaam zijn, maar niet historisch waar gebeurd. Ze zijn namelijk sage-achtig.”’ De vraag is echter of
het hele domein van religie zo benaderd kan worden. Ik denk dat je de gelovige mens dan niet ver-
staat, als je tenminste spreekt met ‘gewone’ traditionele theisten. Die geloven omdat het waar is,
zelfs als ze de werkzaamheid niet zien!*® Maar dit punt laat ik liggen, omdat ik nu de draagkracht van

* Zie bijvoorbeeld Ewald Mackay, Geschiedenis bij de bron, een onderzoek naar de verhouding van christelijk

geloof en historische werkelijkheid in geschiedwetenschap, wijsbegeerte en theologie, Sliedrecht 1997.

**p.139.

7 Bijvoorbeeld een verhaal als Genesis 3, de zondeval. We hebben zelfs geen echt adequate term voor dit gen-
. . . . de . .

re, het is geen typische sage (in de zin van de 19 eeuwse Duitse literatuurwetenschap), geen legende, geen

mythe, zeker ook geen ‘waar gebeurd verhaal’; literair-kritisch is de genre bepaling vaak uiterst moeilijk en

subtiel. Maar laten we bij gebrek aan beter Genesis 3 ‘sage-achtig’ noemen.

48 . o . " . . ‘

Naast sagen zijn er bijvoorbeeld andere genres in de Bijbel waarvoor wel een gewoon historisch ‘waar ge-
beurd’ voor geclaimd kan worden (of ontkend; en natuurlijk kunnen we er ook epistemisch niet meer bij kun-
nen, maar dan is waar/onwaar nog wel de correcte categorie, alleen dat kunnen we niet meer weten). En naast
voor dit historische aspect verwerp ik de werkzaamheids-these ook voor het gebied van de filosofische theolo-
gie en het bestaan van God, zie paragraaf 4.



De Rijks onderbouwing van het sober atheisme wil beproeven. Dat is dus werkzaam, niet waar. Ook
niet onwaar, want de waar/onwaar distinctie is niet van toepassing.

Allereerst wat over de analogie met kunst. Want op zich gaat deze analogie niet voor alle
kunsttheorieén op. Bij Plato was kunst nu juist mooi en had dus impact, indien het waar was. En
‘waar’ is dan: het noétische archetype, de oervorm ont-hullend (a-An6eta). Niet dat ik deze kunst-
theorie door dik en dun zou verdedigen, maar het zet ons wel op een spoor: dat er misschien ook in
gedichten en kunst meer aan de hand is dan alleen werkzaamheid. Waarom zouden werkzaamheid
en waarheid elkaar uitsluiten? Neem bijvoorbeeld gedichten. Ik denk dat er misschien wel in het me-
rendeel der gedichten zinnen voorkomen waarop de categorie waar-onwaar toegepast kan worden.
Neem:

Meester, men zoekt U wijd en zijd,

komend langs velerlei wegen.

Oudren gaan rustig welbereid

jongeren aarzlend U tegen.

Maar vroeg of laat, 't zij dag of nacht,

eens vindt Ge ons moe en zonder kracht,

hunkerend naar uwe zegen.*

Dat ouderen welbereid God zoeken en jongeren aarzelend, dat is toch iets waarvan we kunnen zeg-
gen dat het waar of niet waar is? Het hele gedicht heeft vooral ‘impact’, dat is juist, maar dat kunnen
we niet uitspelen tegen het feit dat er ook waar- of onwaarheid in voor kan komen. De kunst-
analogie die De Rijk aanvoert pleit dus misschien wel tegen het punt dat hij wil maken.

Spannender wordt omdat De Rijk zijn betoog ook staaft met een semantische theorie over
‘God-talk’. Als alle taal over God eo ipso metaforisch van aard is, dan zou men op grond daarvan de
claim van ‘waarheid’ kunnen laten vallen ten gunste van ‘werkzaamheid’. In dit verband zegt De Rijk:
‘In studies over religie/religiositeit is het algemeen aanvaard dat de verwoording van religiositeit het
moet hebben van bepaalde basismetaforen en symbolen, met name rond de tegenstelling van ‘bo-
ven’ en ‘beneden’.”® Ik vind de claim dat dit ‘algemeen aanvaard’ is veel te ver gaan. Zeker, er is een
belangrijke richting in de theologie die dit tegenwoordig aanhangt. Gedacht kan worden aan namen
als Jungel, Levinas en Jean-Luc Marion.’* Maar deze post-Heideggeriaanse richting in de theologie is
zeker niet algemeen aanvaard, zodat een beroep op consensus problematisch is.”” Niet dat er geen
metaforiek werkzaam is bij de religieuze attitude en bij geloof, maar het punt is weer de vraag of je
de metafoor en exact taalgebruik tegen elkaar moet uitspelen.

* Liedboek van Kerken Gezang 170.

*%p. 140.

>! Zie bv. lilles de Klerk, Onderbrekingen, het begrip ‘Metaforische waarheid’ in de theologie van Eberhard Jiin-
gel, Zoetermeer 2010.

> Vergelijk bv. A. Plantinga in Does God have a nature, Milwaukee 1980, p. 23: er wordt gezegd dat er op God
geen begrippen toepasbaar zijn. Een begrip als bv. wijsheid is toepasbaar op x als x wijs is. Als x de eigenschap
wijsheid heeft. Dus: ‘He will not have such properties as self-identity, existence, and being a material object or
an immaterial object, these being properties of which we have concepts. Indeed, he won’t have the property of
being the referent of the term ‘God’, or any other term; our concept being the referent of a term does not
apply to him. The fact is this being won’t have any properties at all, since our concept of having at least one
property does not apply to him.” Een reductio ad absurdum dus. Ook historisch had De Rijk op belangrijke ge-
stalten kunnen wijzen, bijvoorbeeld Duns Scotus met zijn univoce taaltheorie. Ik bereid een artikel voor over
deze kwestie.



Maar goed, als we voor een moment aannemen dat het bij sober atheisme gaat om werk-
zaamheid, wat zegt De Rijk daar dan over? Dat is minimaal, want veel specifieks horen we hier verder
niet meer over. In het laatste hoofdstuk wordt het opvallend stil wat betreft sober atheisme, het
speelt er hoegenaamd geen rol meer. Wel laat De Rijk merken dat de werkzaamheid ervan vooral op
politiek en ethisch vlak gevonden moet worden, maar wat de religieuze attitude dan precies als
meerwaarde heeft boven bijvoorbeeld de ethiek van universele atheisten blijft mij onduidelijk. We
horen bijvoorbeeld niets over de betekenis van religieuze ervaring als bron van inspiratie. De vraag
naar de specificiteit van de ethiek die opkomt uit sober atheisme is des te dringender omdat De Rijk
kiest voor een uitgesproken evolutionistische ethiek.”® Ethiek komt in een lang evolutionair proces
voort uit de werkzaamheid van bepaalde praktische principes: men merkte dat het beter werkt om
samen te werken en een gepast altruisme te ontwikkelen. Dit zal een geharnast atheist echter ook
beweren dus ik zie niet goed wat de meerwaarde van het sober atheisme dan nog is.>* Ik ben dan ook
van mening dat de rehabilitatie van de religieuze attitude op deze manier onvoldoende van de grond
komt. Dit komt omdat De Rijks sober atheisme wordt opgesloten binnen de grenzen van de werk-
zaamheid. Zo is er moeilijk een werkzaam verschil te zien met universeel atheisme dat immers ook
alle kaarten op de werkzaamheid van een evolutionair geinterpreteerde ethiek zal zetten.

Intermezzo

Wetenschap is ook altijd deels biografisch bepaald. Daarom is het op deze plek ook goed om transpa-
rant te zijn en een ervaringsfeit in te voeren. |k ben zelf in mijn leven door de drie fases die De Rijk
beschrijft heengegaan. Eerst was ik universeel atheist, toen atheist met een religieuze attitude (sober
atheist, zou De Rijk zeggen), ten slotte christen. In elk van die drie fases ging het echter om waarheid,
ook in die tweede fase. Ik was toen erg zoekende en globaal gesproken zou ik mijzelf in die fase mis-
schien het beste kunnen beschrijven als een aanhanger van een Westerse vorm van boeddhisme.
Maar ook toen ging het mij om waarheid, namelijk dat de dingen zo zijn zoals het boeddhisme stelt
(namelijk dat er bijvoorbeeld geen persoonlijk God is, dat het gaat om loslaten, dat uiteindelijk het
eigen ik ook tot Maya behoort etc. etc.). Werkzaamheid was voor de sober atheist die ik was echt te
weinig geweest, te schraal: je was toch voor het eerst met het hogere bezig? Met datgene wat je
omvat? Met ‘omhoogdenken’? Werkzaamheid is dan een te schriele categorie; in mijn beleving is het
wezenlijk voor een religieuze attitude dat het om waarheid gaat. Om waarheid die is verankerd in
correspondentie en coherentie.

6 Slot

Eerst een korte methodische evaluatie. De Rijk is geen typisch postmodern denker. Daarvoor hecht
hij te veel waarde aan exacte definiéring en argumentatie. De Rijk blijft aanspraak maken op een
door ons allen gedeelde argumentatief te betreden ruimte, iets wat de postmoderne denker juist
loslaat. Deze insteek bij analytische, definitorische en argumentatieve scherpte hangt zeker samen
met de mediévist De Rijk. Ik vind dit methodische aspect van grote waarde, al kon ik niet alle conclu-
sies van De Rijk delen. Daarover nu een samenvattend woord.

>3 Hij beroept zich daarbij op De Waal, p. 193, zie bv. F. de Waal, Good Natured: The Origins of Right and Wrong
in Humans and Other Animals, Cambridge, MA: Harvard University Press, 1996.

> Zie p. 173-196. Afgezien van het feit dat ik van mening ben dat een evolutionaire ethiek onhoudbaar is. Uit
werkzaamheid en utiliteit ontstaat geen ethiek, dat is de naturalistic fallacy, volgens G.E. Moore: ‘No ought
from anis’.



De kritiek van De Rijk op het nu dominante universele atheisme vind ik overtuigend. Deze kri-
tiek zou nog verder versterkt kunnen worden door de vaak te grote zekerheidsclaims van universeel
atheistische denkers onder te kritiek te stellen. Ze werken nogal eens met even ongefundeerd hoge
zekerheidsclaims als hun gelovige tegenpolen.>

Ik erken ook het belang van de rehabilitatie van wat door De Rijk hier ‘sober atheisme’ is ge-
noemd; ik spreek echter liever van het hebben van een religieuze attitude, het serieus nemen van de
‘sensus divinitatis’. Deze termen staan ook open voor een nadere theistische invulling. Terecht wees
De Rijk daarbij op het feit dat velen zich koesteren in een scheefgetrokken beeld van de Verlichting:
alsof al deze denkers, Kant voorop, universele atheisten waren. De Rijk laat echter zien dat deze cory-
feeén open stonden voor de ‘sensus divinitatis’. Toch zou ik De Rijks godsdienstfilosofische positie
ook willen onderscheiden van die van Kant, de figuur waar hij zich toch sterk mee lijkt te identifice-
ren. Kant zelf zou ik niet als een sober atheist willen kwalificeren. Zeker, zijn God was tegen clerus,
rite, gebed, kerk en dogma’s. Maar alles welbeschouwd is de clou van Kant verder toch eerder epis-
temisch: hij moet naar mijn mening eerder als deistisch fideist gekwalificeerd worden dan als sober
atheist. En ook zijn fideisme is anders dan het moderne; het laat zich, zoals bekend, wel met de rede
staven, alleen loopt dat via de noodzaak van een ultieme verankering van de Praktische Rede.*®

De kritiek op het theisme was voor mij niet overtuigend. Af en toe betrapte ik De Rijk hier op
een wat emotieve betoogtrant. Los daarvan speelden hier dezelfde redenen als bij de zwakke plek-
ken in de ontvouwing van het sober atheisme: de afwijzing van het correspondentiecriterium in de
waarheidstheorie, het daaraan gekoppelde nominalisme en de niet steeds consequent volgehouden
sobere, comparatieve epistemologie. Door de geslotenheid voor theisme is De Rijk verder niet toe-
gekomen aan een evaluatie van de historische dimensie van theistisch geloof.

Ik vind het een gouden greep dat De Rijk startte bij Pascal, iemand die je met goed recht kunt
positioneren in de traditie van de comparatieve epistemologie.’’ Daarom wil ik ook eindigen met de
in mijn ogen epistemisch zo sobere Pascal. In dezelfde categorie Xlll over Overgave en gebruik van
het verstand schrijft Pascal:

170: Overgave

Men moet kunnen twijfelen waar dat nodig is, zeker zijn waar dat nodig is, en zich overgeven
waar dat nodig is. Wie zo niet te werk gaat begrijpt niet wat de kracht van het verstand is. Er
zijn er die tegen deze drie beginselen zondigen, hetzij doordat ze, omdat ze van bewijzen
geen verstand hebben, beweren dat alles te bewijzen is, hetzij doordat ze aan alles twijfelen,
omdat ze niet weten wanneer je je moet overgeven, hetzij doordat ze zich in alles overgeven,
omdat ze niet weten wanneer je een oordeel moet hebben.

Scepticus, wiskundige, christen: twijfel, stelligheid, overgave.®

In onze huidige context is er veel meer argumentatie nodig om ook maar enigszins die derde term,
christen, te rechtvaardigen. In elk geval hebben we het daar in dit betoog nog niet over gehad (dan
zou de historische dimensie van het christelijk geloof volop gaan meespelen!). Maar plaats je op die

>> Zie voor een situering van geloof tussen dogmatisme en scepsis: Die alle verstand te boven gaat? Verant-
woord geloof tussen dogmatisme en scepsis. Guus Labooy, Nico den Bok, Arend Roos (red.), Zoetermeer 2009.
*® Zie Allen Wood, ‘Rational theology, moral Faith and religion’ in: Paul Guyer, ed., The Cambridge Companion
to Kant, Cambridge 1992, 394-416.

>’ Klaas Bom, De Ruimte van het Hart, kennen en willen in de antropologie van Blaise Pascal, Assen 1999.

*8 Blaise Pascal, Gedachten, Vertaling en aantekeningen Frank de Graaff, Amsterdam 1997, 77.



derde plek ‘theist’, dan zou ik willen zeggen dat mijn betoog gelezen mag worden als een voetnoot
bij deze briljante gedachte van Pascal. In hoeverre is De Rijk bij Pascal als zijn startpunt gebleven?
Zou Pascal in De Rijk toch niet een mengsel van twijfel en stelligheid zien?

Ds. G.H. Labooy



