
Een	
  houdbare	
  rehabilitatie	
  van	
  de	
  religieuze	
  attitude?	
  
Een	
  overdenking	
  van	
  Geloven	
  en	
  weten,	
  pleidooi	
  voor	
  een	
  sober	
  atheïsme	
  van	
  L.M.	
  de	
  Rijk.1	
  

	
  
	
  
Onnodig	
  om	
  te	
  vermelden	
  dat	
  Lambertus	
  M.	
  de	
  Rijk	
  een	
  mediëvist	
   is	
  van	
  mondiale	
  betekenis,	
  een	
  
pionier	
   in	
  het	
  verdiepend	
  onderzoek	
  naar	
  de	
  Logica	
  Modernorum.2	
  Deze	
  magister	
  heeft	
  een	
  studie	
  
gepubliceerd	
  over	
  de	
  relatie	
   tussen	
  geloven	
  en	
  weten,	
  een	
  onderwerp	
  dat	
   in	
  de	
  Middeleeuwen	
  ui-­‐
teraard	
  in	
  het	
  brandpunt	
  van	
  de	
  intellectuele	
  aandacht	
  stond.	
  De	
  Rijk	
  zet	
  in	
  bij	
  een	
  Pensée	
  van	
  Pascal	
  
(XIII:	
  1):	
  ‘De	
  laatste	
  schrede	
  van	
  de	
  rede	
  is	
  in	
  te	
  zien	
  dat	
  er	
  een	
  oneindig	
  aantal	
  dingen	
  zijn	
  die	
  haar	
  te	
  
boven	
  gaan.	
  Ze	
  schiet	
  tekort	
  wanneer	
  ze	
  er	
  niet	
  toe	
  kan	
  komen	
  dat	
  te	
  erkennen.’	
  Gesteund	
  door	
  dit	
  
raak	
  gekozen	
  motto	
  voert	
  De	
  Rijk	
  een	
  pleidooi	
  voor	
  rehabilitatie	
  van	
  de	
  religieuze	
  levenshouding.	
  Dit	
  
onderwerp	
   verdient	
   brede	
   aandacht.	
  Want	
  wat	
  moeten	
  we	
  doen?	
   ‘Eten	
  en	
  drinken,	
  want	
  morgen	
  
sterven	
  wij?’	
  Of	
  is	
  er	
  toch	
  een	
  transcendentale	
  dimensie	
  die	
  ons	
  leven	
  richting	
  en	
  doel	
  kan	
  geven?	
  De	
  
fameuze	
   seculariseringsthese	
   heeft	
   immers	
   zijn	
   langste	
   tijd	
   gehad?3	
  Maar:	
   in	
   hoeverre	
   kunnen	
  we	
  
daarbij	
  dan	
  ook	
  gedeelde	
  waarden	
  vinden,	
  iets	
  dat	
  het	
  strikte	
  privédomein	
  overstijgt?	
  Vanwege	
  het	
  
grote	
  belang	
  van	
  dit	
   thema	
  heb	
   ik	
  mij	
   gewaagd	
  aan	
  een	
  kritische	
  overdenking	
  van	
  enkele	
   centrale	
  
thema’s	
  uit	
  De	
  Rijks	
  ‘pleidooi	
  voor	
  een	
  sober	
  atheïsme’.	
  	
  

Dit	
  is	
  de	
  volgorde	
  van	
  mijn	
  bespreking:	
  §1	
  is	
  een	
  inleidende	
  paragraaf	
  over	
  sober	
  atheïsme.	
  In	
  
§2	
  beklop	
  ik	
  de	
  epistemische	
  dimensie	
  van	
  het	
  begrip	
  ‘sober’.	
  Vervolgens	
  gaat	
  het	
  in	
  §3	
  over	
  ontolo-­‐
gie,	
  en	
  wel	
  op	
  het	
  gebied	
  van	
  ‘omhoogdenken’	
  en	
  de	
  waarheidstheorie.	
  Van	
  daaruit	
  kunnen	
  we	
  in	
  §4	
  
gaan	
  kijken	
  naar	
  de	
  verhouding	
   tussen	
  geloven	
  en	
  weten	
  met	
  betrekking	
   tot	
   theïsme.	
   In	
  §5	
  kan	
   ik	
  
dan	
  terugbuigen	
  naar	
  waar	
  het	
  allemaal	
  om	
  begon:	
  treffen	
  we	
  hier	
  een	
  houdbare	
  rehabilitatie	
  van	
  de	
  
religieuze	
  attitude	
  (sober	
  atheïsme)	
  aan?	
  Het	
  geheel	
  wordt	
  afgerond	
  met	
  een	
  samenvatting	
  §6.	
  
	
  
1	
   Inleiding:	
  sober	
  atheïsme	
  
	
  
Het	
  pleidooi	
  in	
  vogelvlucht	
  
Ik	
  bied	
  eerst	
  een	
  globaal	
  overzicht	
  van	
  dit	
  werk.	
  De	
  eerste	
  drie	
  hoofdstukken	
  zijn	
   inleidend	
  en	
  me-­‐
thodisch	
  van	
  aard.	
  De	
  Rijk	
  wijst	
  op	
   ‘de	
  onmisbaarheid	
  van	
  conceptuele	
  analyse’	
  en	
  op	
   ‘het	
  nut	
  van	
  
formele	
  distincties’.4	
  Ik	
  hoor	
  hierin	
  een	
  echo	
  van	
  de	
  middeleeuwse	
  gestrengheid	
  in	
  logica	
  en	
  seman-­‐
tiek.	
  Dan	
  volgen	
  er	
  twee	
  hoofdstukken	
  waarin	
  De	
  Rijk	
  het	
  hoofdmenu	
  opdient,	
  zijn	
  ‘sober	
  atheïsme’.	
  
In	
  het	
  zesde	
  hoofdstuk	
  geeft	
  hij	
  de	
  filosofische	
  verantwoording	
  en	
  doordenking	
  van	
  dit	
  sober	
  atheïs-­‐
me.	
  De	
  Rijk	
  opteert	
  daarbij	
  voor	
  de	
  coherentietheorie	
  van	
  waarheid	
  ten	
  koste	
  van	
  de	
  corresponden-­‐
tietheorie	
  van	
  waarheid.	
  Deze	
  keuze	
  voor	
  een	
  bepaalde	
  waarheidstheorie	
  is	
  fundamenteel	
  voor	
  zijn	
  
betoog;	
  ik	
  ga	
  er	
  hieronder	
  dieper	
  op	
  in.	
  Vervolgens	
  komen	
  er	
  drie	
  hoofdstukken	
  waarin	
  de	
  auteur	
  de	
  
implicaties	
  van	
  hoofdstuk	
  zes	
  doortrekt:	
  wat	
  betekent	
  deze	
  waarheidstheorie	
  voor	
  bijvoorbeeld	
  de	
  
traditionele	
  godsbewijzen?	
  Of	
  voor	
  bijvoorbeeld	
  het	
  pleidooi	
  van	
  Van	
  Lommel	
  voor	
  het	
  bestaan	
  van	
  
een	
  ‘universeel	
  bewustzijn’?	
  De	
  kritische	
  conclusie	
  van	
  De	
  Rijk	
   is	
  telkens	
  gelijkluidend:	
  ‘men	
  springt	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Amsterdam	
  2010.	
  
2	
  Zie	
  b.v.	
  zijn	
  Middeleeuwse	
  Wijsbegeerte,	
  Assen	
  1981	
  en	
  zijn	
  Logica	
  modernorum,	
  a	
  contribution	
  to	
  the	
  history	
  
of	
  early	
  terminist	
  logic.	
  Assen	
  1962.	
  Hij	
  heeft	
  ook	
  voor	
  de	
  onderzoeksschool	
  die	
  mijzelf	
  heeft	
  gevormd,	
  te	
  we-­‐
ten	
  het	
  Scotus-­‐onderzoek	
  aan	
  de	
  R.U.	
  Utrecht,	
  belangrijke	
  paden	
  gebaand.	
  Daarvoor	
  mijn	
  dank	
  en	
  niet	
  aflaten-­‐
de	
  bewondering.	
  
3	
  Zie	
  het	
  WRR	
  rapport,	
  Geloven	
  in	
  het	
  publieke	
  domein.	
  Verkenningen	
  van	
  een	
  dubbele	
  transformatie,	
  Amster-­‐
dam	
  2006,	
  p.	
  29.	
  
4	
  Respectievelijk	
  Hoofdstuk	
  2	
  en	
  3.	
  



onbekommerd	
   over	
   van	
   het	
   intramentale	
   domein	
   van	
   de	
   denkconstructen	
   naar	
   het	
   extramentale	
  
domein.’5	
   Zoals	
   De	
   Rijk	
   waarheid	
   niet	
   ziet	
   in	
   termen	
   van	
   betrouwbare	
   correspondentie	
   met	
   ‘een	
  
werkelijkheid	
  daarbuiten’6,	
  meent	
  hij	
  ook	
  dat	
  onze	
  polsstok	
  niet	
  lang	
  genoeg	
  is	
  om	
  van	
  intramentale	
  
‘denkconstructen’	
  rond	
  God	
  tot	
  een	
  werkelijk	
  bestaande	
  God	
  te	
  komen.	
  In	
  het	
  tiende	
  hoofdstuk	
  vult	
  
De	
  Rijk	
  de	
  betekenis	
  van	
  religiositeit	
  nader	
  in:	
  als	
  het	
  niet	
  om	
  ware	
  correspondentie	
  met	
  een	
  buiten	
  
mentale	
  werkelijkheid	
  kan	
  gaan,	
  wat	
  is	
  dan	
  de	
  betekenis	
  van	
  religieuze	
  taal	
  en	
  ervaring?	
  Die	
  vindt	
  hij	
  
in	
  de	
  werkzaamheid.	
  Met	
  dat	
  uitgangspunt	
   treedt	
  hij	
   in	
  het	
  elfde	
  hoofdstuk	
   in	
  gesprek	
  met	
  enkele	
  
bekende	
  visies	
  op	
  de	
  verhouding	
  tussen	
  wetenschap	
  en	
  geloof,	
   ik	
  noem	
  slechts	
  de	
  diepgaande	
  be-­‐
spreking	
  van	
  het	
  NOMA-­‐beginsel	
  van	
  S.	
  Gould.7	
  Een	
  laatste	
  hoofdstuk	
  waarin	
  de	
  lijnen	
  worden	
  door-­‐
getrokken	
  tot	
  op	
  hun	
  (politiek)	
  ethische	
  consequenties	
  sluit	
  de	
  rij.	
  	
  
	
  
Sober	
  atheïsme	
  
De	
  kern	
  van	
  dit	
  boek	
  is	
  De	
  Rijks	
  pleidooi	
  voor	
  het	
  belang	
  van	
  de	
  religieuze	
  attitude,	
  van	
  ‘een	
  innerlij-­‐
ke	
  attitude	
  die	
  neerkomt	
  op	
  een	
  zich	
  oriënteren	
  op	
  een	
  hoger	
  zijnsniveau’.8	
  Dit	
  acht	
  De	
  Rijk	
  de	
  kern	
  
van	
  alle	
  godsdiensten.	
  Veel	
  historisch	
  gegroeide	
  godsdiensten	
  komen	
  tot	
  een	
  invulling	
  van	
  deze	
  for-­‐
mele	
  kern	
  door	
  het	
  aannemen	
  van	
  een	
  transcendentale,	
  buiten	
  ons	
  mentale	
  domein	
  bestaande	
  God	
  
(het	
  traditionele	
  godsbeeld9).	
  De	
  Rijk	
  is	
  daar	
  kritisch	
  over	
  en	
  neemt	
  er	
  afstand	
  van.	
  Hij	
  pleit	
  voor	
  het	
  
hebben	
   van	
   een	
   religieuze	
   attitude,	
  maar	
   zonder	
   traditioneel	
   godsbeeld.	
   Hij	
   gebruikt	
   daarvoor	
   de	
  
term	
  ‘sober	
  atheïsme’.	
  Dit	
  sober	
  atheïsme	
  is	
  voor	
  hem	
  dé	
  middenweg	
  tussen	
  enerzijds	
  het	
  universeel	
  
atheïsme	
  van	
  bijvoorbeeld	
  een	
  Herman	
  Philipse10	
  en	
  anderzijds	
  theïsme.	
  Onder	
  universeel	
  atheïsme	
  
verstaat	
  hij	
  een	
  opvatting	
  die	
  elke	
  religieuze	
  attitude	
  als	
  onzinnig	
  en	
  zelfs	
  ‘bizar’	
  afwijst.	
  Sober	
  athe-­‐
isme	
  is	
  dan	
  atheïsme	
  dat	
  wél	
  ruimte	
  laat	
  voor	
  een	
  religieuze	
  houding.	
  Het	
  neemt	
  de	
  sensus	
  divinitatis	
  
dus	
  serieus,	
  maar	
  zonder	
  transcendentale	
  God:	
  sober	
  atheïsme	
  ‘is	
  non-­‐theïstisch	
  en	
  verwerpt	
  dus	
  in	
  
ieder	
  geval	
  (het	
  leerstuk	
  van)	
  de	
  transcendentie	
  Gods’.11	
  De	
  schrijver	
  ziet	
  dit	
  sober	
  atheïsme	
  als	
  een	
  
containerbegrip,	
  want	
  het	
  kan	
  natuurlijk	
  allerlei	
  vormen	
  aannemen.	
  Hij	
  wijst	
  ondermeer	
  op	
  de	
  reli-­‐
gieuze	
  levensinstelling	
  van	
  een	
  Albert	
  Einstein.	
  	
  	
  

De	
  Rijks	
  sober	
  atheïsme	
  zit	
  dus	
  ingeklemd	
  tussen	
  het	
  universeel,	
  soms	
  zelfs	
  ‘geharnast’	
  athe-­‐
isme	
  van	
  bijvoorbeeld	
  een	
  Dawkins,	
  en	
  theïsme.	
  Terecht	
  wijst	
  hij	
  op	
  het	
  feit	
  dat	
  het	
  dominante	
  uni-­‐
versele	
  atheïsme	
  de	
  neiging	
  heeft	
  om	
  de	
  Verlichting	
  te	
  annexeren:	
  steevast	
  doet	
  men	
  alsof	
  de	
  Ver-­‐

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5	
  P.	
  101,	
  in	
  hoofdstuk	
  7	
  over	
  de	
  traditionele	
  godsbewijzen.	
  
6	
  P.	
  81-­‐86,	
  in	
  hoofdstuk	
  6	
  over	
  het	
  coherentie	
  criterium	
  voor	
  waarheid.	
  
7	
  NO-­‐MA	
  =	
  niet-­‐overlappende	
  magisteria.	
  Gould	
  bepleit	
  dus	
  een	
  boedelscheiding	
  tussen	
  geloof	
  en	
  wetenschap,	
  
Gould,	
  Stephen	
  Jay.	
  Rocks	
  of	
  Ages.	
  New	
  York:	
  The	
  Ballantine	
  Publishing	
  Group,	
  1999.	
  Zie	
  ook	
  zie	
  bv	
  ook	
  Michael	
  
Stenmark,	
  How	
  to	
  Relate	
  Science	
  and	
  Religion,	
  Grand	
  Rapids:	
  Eerdmans,	
  2004.	
  
8	
  P.	
  51.	
  
9	
  Hiermee	
  bedoel	
  ik	
  dan	
  het	
  beeld	
  van	
  een	
  transcendente	
  God	
  die	
  alles	
  heeft	
  geschapen,	
  die	
  kan	
  willen,	
  weten	
  
en	
  liefhebben;	
  veelal	
  noemen	
  we	
  dat	
  een	
  persoonlijk	
  Godsbeeld.	
  	
  
10	
  Zie	
  Philipse,	
  Atheïstisch	
  Manifest	
  &	
  De	
  onredelijkheid	
  van	
  religie,	
  Amsterdam	
  2004,	
  140.	
  
11	
  P.	
  77.	
  Of	
  er	
  een	
  sensus	
  divinitatis	
   is	
   in	
  de	
  mens,	
  kan	
  verschillend	
  beoordeeld	
  worden.	
  Er	
   is	
  echter	
  eerst	
  de	
  
vraag	
  of	
  het	
  dan	
  een	
  essentiële	
  eigenschap	
  zou	
  zijn	
  of	
  een	
  accidentele.	
   In	
  dat	
   laatste	
  geval	
   is	
  het	
  een	
  eigen-­‐
schap	
  die	
  historisch	
  gevormd	
  kan	
  worden	
  en	
  als	
  accidentele	
  gave	
  van	
  God	
  gezien	
  kan	
  worden.	
  Een	
  gave	
  die	
  dan	
  
ook	
  verliesbaar	
  is.	
  Als	
  het	
  een	
  essentiële	
  eigenschap	
  is,	
  dan	
  is	
  die	
  eigenschap	
  slechts	
  te	
  smoren	
  of	
  te	
  ontwikke-­‐
len.	
   Ik	
  zelf	
  ben	
  geneigd	
  aan	
  een	
  combinatie	
  van	
  beide	
  te	
  denken.	
   Ik	
  denk	
  dat	
  het	
  deels	
  een	
  essentiële	
  eigen-­‐
schap	
   is:	
  de	
  neiging	
  om	
  zowel	
  emotioneel	
  als	
  conceptueel	
   ‘omhoog	
  te	
  willen	
  denken’	
  (deze	
  fraaie	
  typering	
   is	
  
van	
  De	
  Rijk).	
  Maar	
  anderzijds	
  zit	
  er	
  denk	
   ik	
  ook	
  een	
  accidentele	
  dimensie	
  van	
  het	
  geschenk	
   in.	
  Zie	
  verder	
  La-­‐
booy,	
  G.H.	
  (2005),	
  ‘Meester,	
  men	
  zoekt	
  U	
  wijd	
  en	
  zijd,	
  Desiderium	
  naturale	
  en	
  godsdienstpsychologie’,	
  in:	
  Bok,	
  
N.	
  W.	
   den,	
   Plaisier	
   A.	
   J.	
   (2005),	
  Bijna	
   goddelijk	
   gemaakt,	
   Gedachten	
   over	
   de	
  menselijke	
   gerichtheid	
   op	
  God,	
  
Zoetermeer:	
  Boekencentrum.	
  



lichting	
  niet	
  veel	
  meer	
  was	
  dan	
  de	
  eerste	
  doorbraak	
  van	
  universeel	
  of	
  zelfs	
  geharnast	
  atheïsme.	
  De	
  
Rijk	
  wijst	
  deze	
  mythe	
  naar	
  de	
  prullenbak:	
  bij	
  veel	
  Verlichtingsdenkers	
  vindt	
  De	
  Rijk	
  de	
  door	
  hem	
  ge-­‐
koesterde	
  religiositeit.	
  Zo	
  wijst	
  hij	
  bijvoorbeeld	
  op	
  Kant:	
   ‘nooit	
  was	
  er	
  sprake	
  van	
  een	
  negentiende-­‐
eeuws	
  streven	
  naar	
  volstrekte	
  uitbanning	
  van	
  religie	
  in	
  naam	
  van	
  de	
  Rede.	
  Nergens	
  treedt	
  dit	
  duide-­‐
lijker	
  aan	
  de	
  dag	
  dan	
  in	
  het	
  wijsgerig	
  werk	
  van	
  Immanuel	
  Kant	
  (1724-­‐1804).’12	
  Tot	
  zo	
  ver	
  het	
  hart	
  van	
  
zijn	
  betoog.	
  
	
  
Sober	
  atheïsme	
  nader	
  beklopt	
  
Laten	
  we	
  dit	
  sober	
  atheïsme	
  eens	
  nader	
  tegen	
  het	
  licht	
  houden.	
  Wanneer	
  De	
  Rijk	
  aangeeft	
  wat	
  sober	
  
atheïsme	
  denoteert,	
   stuit	
   ik	
   op	
  een	
   tegenstrijdigheid.13	
  Want	
  hij	
   zegt	
  dat	
  ook	
   alle	
   godsdiensten	
  er	
  
onder	
   vallen,	
  mits	
   ‘ontdaan	
   van	
   hun	
   theïstische	
   dogmatiek’.	
   Dit	
   gaat	
  wel	
  wat	
   kort	
   door	
   de	
   bocht.	
  
Inderdaad	
  kun	
  je	
  bijvoorbeeld	
  boeddhisme	
  heel	
  goed	
  onder	
  sober	
  atheïsme	
  laten	
  vallen.	
  Maar	
  je	
  zou	
  
toch	
   zeggen	
   dat	
   Jodendom,	
   christendom	
   en	
   islam	
   theïstische	
   godsdiensten	
   zijn	
   en	
   dat	
   de	
  meeste	
  
vertegenwoordigers	
  van	
  deze	
  godsdiensten	
  echt	
  in	
  een	
  transcendente	
  God	
  geloven.	
  Natuurlijk	
  zullen	
  
veel	
  mensen	
  dat	
  ‘leerstuk’	
  niet	
  onderschrijven	
  omdat	
  ze	
  de	
  term	
  ‘transcendentie’	
  niet	
  kennen,	
  maar	
  
wat	
  ze	
  geloven	
  wordt	
  wel	
  adequaat	
  beschreven	
  met	
  ‘een	
  transcendente	
  God’.14	
  Als	
   je	
  dan	
  zegt	
  dat	
  
deze	
  godsdiensten	
  onder	
  sober	
  atheïsme	
  vallen	
  ‘mits	
  ontdaan	
  van	
  hun	
  theïstische	
  dogmatiek’,	
  doe	
  je	
  
hetzelfde	
  als	
  van	
  het	
  boeddhisme	
  zeggen	
  dat	
  het	
  onder	
  theïsme	
  valt,	
   ‘mits	
   je	
  Boeddhisme	
  ontdoet	
  
van	
  de	
  atheïstische	
  dogmatiek’.	
  Dit	
   lijkt	
  dus	
  op	
  dagdromen:	
   ik	
  zou	
  kunnen	
  vliegen,	
  mist	
   je	
  me	
  ont-­‐
doet	
  van	
  mijn	
  soortelijk	
  gewicht.	
  	
  

Verder	
  heb	
  ik	
  vragen	
  bij	
  de	
  naam	
  ‘sober	
  atheïsme’.	
  Ik	
  vraag	
  me	
  af	
  of	
  het	
  een	
  gelukkige	
  naam	
  
is.	
  Het	
  ‘sober’	
  spreekt	
  mij	
  op	
  zich	
  erg	
  aan,	
  omdat	
  het	
  populisme	
  de	
  pas	
  afsnijdt.	
  Dit	
   is	
  duidelijk	
  een	
  
Leitmotif	
   door	
  heel	
  het	
  werk	
  heen.	
  Maar	
  dat	
  neemt	
  niet	
  weg	
  dat	
  de	
   term	
   ‘sober	
  atheïsme’	
   vooral	
  
teert	
  op	
  het	
  openen	
  van	
  twee	
  fronten:	
  het	
  is	
  geen	
  positief	
  uitgangspunt.	
  Het	
  ‘sober’	
  zet	
  zich	
  af	
  tegen	
  
het	
  eerste	
  front,	
  de	
  grootse,	
  apodictische	
  uitspraken	
  van	
  het	
  universeel	
  of	
  geharnast	
  atheïsme.	
  En	
  de	
  
term	
  ‘atheïsme’	
  is	
  ook	
  een	
  negatie	
  en	
  leeft	
  dus	
  van	
  een	
  tweede	
  front:	
  er	
  wordt	
  gezegd	
  wat	
  het	
  niet	
  
is,	
  namelijk	
  geen	
  theïsme.	
  De	
  term	
  ‘sober	
  atheïsme’	
  lijdt	
  dus	
  aan	
  bloedarmoede	
  als	
  het	
  gaat	
  om	
  een	
  
positief	
  principe.	
  Maar	
  kun	
  je	
  zo	
  wel	
  een	
  pleidooi	
  voeren	
  voor	
  religiositeit	
  als	
  praktische	
  levenshou-­‐
ding?	
  Krijgt	
  dat	
  onder	
  deze	
  vlag	
  wel	
  voldoende	
  stuwing?	
  De	
  Rijk	
  geeft	
  aan	
  dat	
  hij	
  niet	
  denkt	
  dat	
  zijn	
  
terminologie	
  het	
  gaat	
  redden15	
  en	
  dat	
  zou	
  wel	
  eens	
  hiermee	
  te	
  maken	
  kunnen	
  hebben.	
  Hij	
  geeft	
  aan	
  
dat	
  hij	
  met	
  de	
  positieve	
  term	
   ‘nieuwe	
  religie’	
  uit	
  het	
  WRR	
  rapport	
  niets	
  weet	
  aan	
  te	
  vangen,	
  maar	
  
een	
  andere	
  beschikbare	
  positieve	
  naam	
  was	
  misschien	
   ‘ietsisme’	
  geweest?	
  Denotatief	
   sluit	
  De	
  Rijk	
  
zich	
  dan	
  in	
  elk	
  geval	
  bij	
  ingeburgerd	
  positief	
  spraakgebruik	
  aan.	
  Of	
  gewoon	
  ‘religieuze	
  attitude’?	
  Ik	
  zal	
  
mij	
  in	
  deze	
  bespreking	
  aansluiten	
  bij	
  de	
  term	
  van	
  De	
  Rijk,	
  tenzij	
  dat	
  Saulsharnas	
  te	
  veel	
  gaat	
  knellen.	
  	
  	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12	
  P.	
  24.	
  
13	
  Voor	
  de	
  vaktermen	
  denotatie	
  en	
  connotatie	
  zie	
  o.a.	
  het	
  lemma	
  ‘denotatie’	
   in	
  H.	
  Willemsen	
  red.,	
  Woorden-­‐
boek	
  Filosofie,	
  Assen	
  1992.	
  	
  
14	
  Het	
  gaat	
  hier	
  niet	
  om	
  het	
  epistemologisch	
  probleem	
  dat	
  een	
  dergelijke	
  gelovige	
  dat	
  misschien	
  niet	
  ‘weten’	
  
kan.	
  Het	
  gaat	
  hier	
  echter	
  gewoon	
  om	
  definities,	
  de	
  vraag	
  of	
  we	
  kunnen	
  weten	
  dat	
  er	
  een	
  transcendente	
  God	
  is,	
  
is	
  hier	
  niet	
  aan	
  de	
  orde.	
  Zeker	
  ook	
  een	
  De	
  Rijk	
  zal	
  dat	
  niet	
  willen	
  vermengen	
  met	
  epistemologische	
  kwesties.	
  
Ook	
  kan	
  De	
  Rijk	
  hier	
  geen	
  vertegenwoordigers	
  als	
  bv.	
  H.	
  Kuitert	
  op	
  het	
  oog	
  hebben.	
  Hoewel	
  iemand	
  als	
  Kuitert	
  
inderdaad	
  onder	
  ‘sober	
  atheïstisch’	
  kan	
  vallen,	
  noemt	
  De	
  Rijk	
  hem	
  pas	
  even	
  verderop.	
  Uit	
  de	
  context	
  maak	
  ik	
  
daarom	
  op	
  dat	
  het	
  in	
  de	
  bewuste	
  passage	
  gaat	
  over	
  de	
  traditionele	
  vertegenwoordigers	
  van	
  bijvoorbeeld	
  chris-­‐
tendom,	
  Jodendom	
  en	
  islam.	
  
15	
  P.	
  78.	
  



2	
   Soberheid	
  in	
  de	
  betoogstijl,	
  logische	
  gestrengheid	
  
Het	
  begrip	
  ‘sober’	
  duidt	
  bij	
  De	
  Rijk	
  zoals	
  we	
  hierboven	
  zagen	
  ten	
  eerste	
  op	
  een	
  soort:	
  je	
  hebt	
  atheïs-­‐
me,	
   en	
   binnen	
   dat	
   genus	
   onderscheidt	
   hij	
   twee	
   soorten,	
   namelijk	
   ‘universeel	
   atheïsme’	
   en	
   ‘sober	
  
atheïsme’.	
  Maar	
  tegelijk	
  heeft	
  het	
   ‘sober’	
  ook	
  een	
  epistemische	
  connotatie	
  voor	
  De	
  Rijk:	
  hij	
  wil	
   im-­‐
mers	
  de	
  ‘geschillen	
  nauwkeurig	
  analyseren	
  en	
  de	
  complexe	
  samenhang	
  van	
  de	
  velerlei	
  aspecten	
  van	
  
de	
  problematiek	
  honoreren…’.	
  Dit	
  sprak	
  mij	
  van	
  meet	
  af	
  erg	
  aan.	
   Ik	
  proef	
  hier	
   iets	
  van	
  de	
   logische	
  
gestrengheid	
  van	
  de	
  middeleeuwse	
  questio-­‐techniek	
  en	
  ik	
  stem	
  hier	
  van	
  harte	
  mee	
  in.16	
  Zoals	
  de	
  titel	
  
van	
  de	
  inleiding	
  het	
  zegt:	
  ‘debat	
  vereist	
  vóór	
  alles	
  scherpte’.	
  Daarmee	
  wil	
  hij	
  de	
  ‘complexiteit	
  van	
  de	
  
materie’	
  rechtdoen	
  en	
  ‘meeslepende	
  vertogen,	
  bedoeld	
  tot	
  het	
  bevestigen	
  van	
  gelijkgezinden	
  of	
  het	
  
tarten	
  van	
  de	
  tegenstander’	
  vermijden.17	
  	
  

Eerst	
   een	
   kritisch	
   punt	
   wat	
   dit	
   betreft.	
   De	
   auteur	
   kiest	
   voor	
   de	
   term	
   ‘godgelovigheid’.	
   Hij	
  
doelt	
  daarmee	
  op	
  mensen	
  die,	
  anders	
  dan	
  De	
  Rijk	
  zelf,	
   in	
  een	
  persoonlijk	
  God	
  geloven,	
  zoals	
  Pascal	
  
bijvoorbeeld.	
  Hij	
  denkt	
  daarbij	
  dus	
  aan	
  theïsten	
  die	
  positieve	
  uitspraken	
  over	
  God	
  onderschrijven	
  als	
  
‘Hij	
  weet,	
  Hij	
  wil,	
  Hij	
  bemint’	
  en	
  misschien	
  ook	
  ‘Hij	
  is	
  drie-­‐enig’.	
  Ik	
  vind	
  dan	
  die	
  term	
  ‘godgelovigheid’	
  
niet	
   goed	
  passen	
  bij	
   zijn	
   pleidooi	
   voor	
   soberheid	
   in	
  de	
  betoogstijl.	
  Want	
  bij	
  godgelovigheid	
   ligt	
   de	
  
associatie	
  met	
  goedgelovigheid	
  (maar	
  één	
  letter	
  meer!)	
  om	
  de	
  hoek,	
  wat	
  uiteraard	
  een	
  epistemische	
  
diskwalificatie	
  inhoudt.	
  Het	
  zou	
  natuurlijk	
  zo	
  kunnen	
  zijn	
  dat	
  godgelovigen	
  goedgelovig	
  zijn,	
  maar	
  dat	
  
kun	
  je	
  dan	
  beter	
  argumentatief	
  aantonen.	
  Ik	
  vind	
  de	
  term	
  dus	
  niet	
  zo	
  gelukkig,	
  gelet	
  op	
  de	
  doelstel-­‐
ling	
  van	
  de	
  auteur.18	
  Zeker	
  niet	
  omdat	
  er	
  zo’n	
  eenvoudig	
  alternatief	
  voor	
  handen	
  is	
  dat	
  geen	
  emotie-­‐
ve	
  lading	
  heeft:	
  theïsten.	
  

Mijn	
  de	
  volgende	
  vraag	
  gaat	
  dieper:	
  hoe	
  consistent	
  trekt	
  de	
  auteur	
  epistemische	
  soberheid,	
  
epistemische	
  voorzichtigheid,	
  door?	
  Zal	
  de	
  auteur	
  zich	
  kritisch	
  uitspreken	
  over	
  de	
  al	
  te	
  grote	
  zeker-­‐
heidsclaims	
  van	
  zowel	
  wetenschap	
  als	
  geloof?	
  Dat	
  blijkt	
   slechts	
   ten	
  dele	
  het	
  geval:	
  de	
  vraagtekens	
  
die	
  bijvoorbeeld	
  bij	
  Dawkins	
  worden	
  gesteld	
  betreffen	
  niet	
  zijn	
  te	
  grote	
  zekerheidsclaims.	
  Bij	
  de	
  be-­‐
spreking	
  van	
  bijvoorbeeld	
  Van	
  Praag,	
  Van	
  Lommel	
  en	
  Beauregard19	
  tref	
   ik	
  deze	
  epistemische	
  kritiek	
  
wel	
  aan	
  (en	
  ik	
  stem	
  in	
  met	
  De	
  Rijks	
  kritiek	
  op	
  hun	
  te	
  snelle	
  ‘mystische’	
  conclusies20).	
  Tegelijk	
  ben	
  ik	
  
van	
  mening	
  dat	
  een	
  sobere,	
  voorzichtige	
  kennisopbouw	
  niet	
  de	
  consequent	
  volgehouden	
  grondtoon	
  
van	
  de	
  eigen	
  positie	
  van	
  De	
  Rijk	
  is.	
  Hier	
  ligt	
  een	
  van	
  mijn	
  meer	
  kritische	
  vragen	
  aan	
  de	
  auteur,	
  ik	
  kom	
  
hierop	
  terug	
  in	
  paragraaf	
  4.	
  

	
  
3	
   Verscholen	
  ontologie	
  
	
  
Omhoogdenken	
  als	
  formele	
  kern	
  van	
  de	
  religieuze	
  attitude	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16	
  Zie	
  ook	
  bv.	
  P.	
  14:	
  ‘Ik	
  zal	
  het	
  standpunt	
  verdedigen	
  dat	
  wie	
  wil	
  discussiëren	
  ..	
  altijd	
  de	
  rede	
  als	
  scheidsrechter	
  
moet	
  aanvaarden.’	
  	
  
17	
  P.	
  13.	
  
18	
  Er	
  zijn	
  meer	
  momenten	
  dat	
  de	
  argumentatie	
  wat	
  onzakelijk	
  en	
  emotief	
  is,	
  bv.	
  een	
  aantal	
  keer	
  dat	
  er	
  wordt	
  
beweerd	
  dat	
  de	
  eigen	
  opvatting	
  van	
  religiositeit	
  ‘gezond’	
  is	
  en	
  de	
  suggestie	
  wordt	
  gewekt	
  dat	
  die	
  van	
  de	
  oppo-­‐
nent	
  dat	
  niet	
   is,	
  bv.	
  p.	
  28:	
   ‘Zoals	
  gezegd,	
  wordt	
  een	
  gezonde	
  opvatting	
  van	
  moraliteit	
  en	
  religie	
  door	
  deze	
  en	
  
andere	
  typisch	
  theïstische	
  waarheidsclaims	
  alleen	
  maar	
  verduisterd.’	
  	
  
19	
  Hoofdstuk	
  9.	
  
20	
  Zie	
  bv.	
  mijn	
  bespreking	
  van	
  het	
  werk	
  van	
  Van	
  Lommel	
  en	
  Van	
  Praag:	
  Review	
  van	
  Herman	
  M.	
  van	
  Praag,	
  God	
  
en	
  Psyche,	
  de	
  redelijkheid	
  van	
  het	
  geloven,	
  visies	
  van	
  een	
  jood,	
  Boom2008.	
  In:	
  Psyche	
  &	
  Geloof	
  20/1	
  (2009)	
  71-­‐
73.	
  En:	
  Als	
  het	
  bloed	
  niet	
  stromen	
  kan.	
  Overwegingen	
  bij	
  Van	
  Lommels	
  rehabilitatie	
  van	
  het	
  visioen.	
  Wapenveld	
  
59/2	
  (2009)	
  30-­‐33.	
  
	
  



De	
  Rijk	
   spreekt	
  van	
   religiositeit	
  als	
   ‘een	
   innerlijke	
  attitude	
  die	
  neerkomt	
  op	
  een	
  zich	
  oriënteren	
  op	
  
een	
  hoger	
  zijnsniveau’	
  .	
  Hij	
  noemt	
  deze	
  innerlijke	
  attitude	
  een	
  vorm	
  van	
  ‘omhoogdenken’.	
  Het	
  vormt	
  
de	
  formele	
  kern	
  van	
  de	
  religieuze	
  attitude:	
  ‘de	
  grondgedachte	
  is	
  hierbij	
  het	
  besef	
  dat	
  wij	
  alleen	
  met	
  
zo’n	
  opwaartse	
  blik	
  een	
  kans	
  zien	
  met	
  de	
  platte	
  werkelijkheid	
  van	
  alledag	
  uit	
  te	
  komen.’21	
  Naast	
  deze	
  
‘emotionele	
  variant	
  van	
  omhoogdenken’	
  onderscheidt	
  De	
  Rijk	
  ook	
  nog	
  een	
  conceptuele	
  variant.	
  Op-­‐
merkelijk	
  is	
  dat	
  De	
  Rijk	
  deze	
  conceptuele	
  variant	
  van	
  omhoogdenken	
  beschrijft	
  als	
  universaliseren.	
  22	
  
Hij	
   doelt	
   daarmee	
   op	
   het	
   vinden	
   van	
   universele	
   eigenschappen	
   als	
  mens-­‐zijn,	
   paard-­‐zijn.	
   Hij	
   voert	
  
daarbij	
  Plato	
  aan	
  als	
  voorbeeld.	
  Plato	
  nam	
  op	
  grond	
  van	
  dit	
  omhoogdenken	
  aan	
  dat	
  er	
  dus	
  een	
  trans-­‐
cendent	
  rijk	
  van	
  eeuwige,	
  noodzakelijke	
  Ideeën	
  moest	
  zijn:	
  eeuwige	
  archetypen	
  als	
  het	
  idee	
  MENS	
  en	
  
PAARD.	
  Deze	
  universaliën	
  zijn	
  dan	
  de	
  causale	
  oervormen	
  voor	
  de	
  materiële,	
  vergankelijke	
  werkelijk-­‐
heid,	
  die	
  een	
  lagere	
  ontologische	
  status	
  heeft.	
  De	
  Rijk	
  gaat	
  nu	
  als	
  volgt	
  verder:	
  Aristoteles	
  en	
  de	
  mid-­‐
deleeuwers	
  zeiden	
  dat	
  het	
  onnodig	
  is	
  om	
  het	
  bestaan	
  van	
  deze	
  transcendentale	
  universaliën	
  aan	
  te	
  
nemen	
  (hij	
  beroept	
  zich	
  op	
  het	
  ‘scheermes	
  van	
  Ockham’).	
  Analoog	
  moeten	
  we	
  het	
  volgens	
  De	
  Rijk	
  bij	
  
religie	
  ook	
  houden	
  op	
  de	
  emotionele	
  vorm	
  van	
  omhoogdenken,	
  zonder	
  dat	
  we	
  op	
  Platonische	
  wijze	
  
het	
  bestaan	
  van	
  een	
  transcendentale	
  identiteit	
  aannemen.	
  Gaat	
  het	
  ook	
  bij	
  religie	
  niet	
  om:	
  

‘louter	
  mentale	
  constructen,	
  die	
  bij	
  een	
  miskenning	
  van	
  hun	
  zijnsstatus	
  ook	
  in	
  de	
  praktische	
  
orde	
  tot	
  persoonlijke	
  of	
  maatschappelijke	
  schade	
  kunnen	
  leiden?	
  Anders	
  gezegd,	
  is	
  ook	
  hier	
  
voor	
  een	
  wetenschappelijk	
   te	
  verantwoorden	
  discussie	
  de	
   toepassing	
  van	
  Ockhams	
  scheer-­‐
mes	
  geboden,	
  of	
  is	
  het	
  domein	
  van	
  religiositeit	
  en	
  spiritualiteit	
  daarboven	
  verheven?’23	
  	
  

Kortom:	
  zoals	
  het	
  Platonisme	
  transcendente	
  entiteiten	
  postuleert,	
  zo	
  postuleert	
  godgelovigheid	
  dat.	
  
Beide	
   dienen	
   we	
   te	
   verwerpen	
   op	
   grond	
   van	
   het	
   zuinigheidsprincipe:	
   geen	
   overbodige	
   entiteiten	
  
postuleren.	
  Wat	
   rest	
   is	
  dan	
  de	
  gelovige	
  attitude,	
  de	
  emotionele	
  variant	
   van	
  omhoogdenken.	
  Aldus	
  
het	
  argument	
  van	
  De	
  Rijk.	
  
	
  
Omhoogdenken	
  als	
  universaliseren	
  
Opvallend	
   in	
  dit	
  betoog	
   is	
  de	
   identificatie	
  van	
  de	
  conceptuele	
  variant	
  van	
  omhoogdenken	
  met	
  uni-­‐
versaliseren.	
   Maar	
   universele	
   structuren	
   opzoeken	
   valt	
   niet	
   samen	
   met	
   omhoogdenken,	
   tenzij	
   je	
  
Platonisme	
  vooronderstelt.	
  Dan	
  zijn	
   inderdaad	
  de	
  universele	
  vormen	
  ook	
  het	
  hoogste	
  ontologische	
  
principe:	
  de	
  oerbeelden	
  waar	
  alle	
  concrete	
  exemplaren	
  van	
  zijn	
  afgeleid.	
  Maar	
  De	
  Rijk	
  wijst,	
  met	
  mij,	
  
dat	
   Platonisme	
   af.	
  Waarom	
  analyseert	
   hij	
   dan	
   toch	
  omhoogdenken	
   als	
   universaliseren?	
   Is	
   dat	
   niet	
  
een	
  bevrijding	
  van	
  Plato	
  die	
  maar	
  ten	
  dele	
  geslaagd	
  is?	
  In	
  mijn	
  ogen	
  –	
  en	
  daarin	
  heb	
  ik	
  geleerd	
  van	
  
bijvoorbeeld	
  Anselmus	
  en	
  Duns	
  Scotus	
  –	
  is	
  universaliseren	
  en	
  omhoogdenken	
  iets	
  anders.	
  Omhoog-­‐
denken	
   is	
  de	
   imperfecties	
  eraf	
  pellen.24	
  Dat	
  vind	
   je	
  niet	
  alleen	
  bij	
  de	
  middeleeuwse	
   traditie,	
  dat	
   zit	
  
heel	
  diep	
  in	
  ons	
  denken.	
  Als	
   iemand	
  zegt	
  dat	
  God	
  niet	
  bestaat	
  vanwege	
  al	
  de	
  ellende	
  in	
  de	
  wereld,	
  
dan	
   kent	
   zo	
   iemand	
   in	
  wezen	
   perfecties	
   aan	
  God	
   toe:	
   almacht	
   en	
   absolute	
   goedheid.	
  God,	
   als	
   Hij	
  
bestond,	
  zou	
  voor	
  deze	
  moderne	
  atheïst	
  de	
  belichaming	
  van	
  perfecte	
  goedheid	
  en	
  almacht	
  moeten	
  
zijn.	
  Maar	
  waarom	
  komt	
  er	
  dan	
  een	
  tsunami,	
  en	
  nog	
  wel	
  met	
  Kerst?	
  Daarom	
  kan	
  God	
  niet	
  bestaan!	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21	
  P.	
  51.	
  
22	
  P.	
  50-­‐57.	
  
23	
  P.	
  57.	
  Hier	
  natuurlijk	
  vragend	
  gesteld,	
  maar	
  in	
  de	
  rest	
  van	
  het	
  boek	
  beantwoordt	
  De	
  Rijk	
  de	
  vraag	
  inderdaad	
  
bevestigend.	
  	
  
24	
  Neem	
  bv.	
  Duns	
  Scotus	
  Lectura	
  I,	
  D3,	
  1:	
  29:	
  ‘in	
  hoc	
  conveniunt	
  omnes	
  quod	
  accipiunt	
  conceptus	
  metaphysica-­‐
les	
  et	
  removendo	
  illud	
  quod	
  est	
  imperfectionis	
  in	
  creaturis,	
  attribuunt	
  Deo	
  quod	
  est	
  perfectionis,	
  ut	
  bonitatem,	
  
veritatem	
  et	
  sapientiam.’	
  



Ondertussen	
  zijn	
  er	
  dus	
  perfecties	
  aan	
  God	
  toegekend:	
  een	
  duidelijk	
  voorbeeld	
  van	
  omhoogdenken	
  
als	
  de	
   imperfecties	
  wegdenken.	
  Maar	
   als	
   omhoogdenken	
  ook	
   samenvalt	
  met	
  universaliseren,	
   zoals	
  
De	
  Rijk	
  wil,	
  dan	
  zou	
  individueel-­‐zijn	
  een	
  imperfectie	
  zijn?	
  Die	
  gedachte	
  is	
  inderdaad	
  te	
  vinden	
  bij	
  Pla-­‐
to	
  en	
  Aristoteles:	
  het	
  algemene	
  is	
  het	
  meest	
  reële,	
  werkzame	
  en	
  beklijvende	
  in	
  de	
  werkelijkheid,	
  het	
  
individuele	
  behoort	
  tot	
  een	
  lagere,	
   inferieure	
  zijnsorde!25	
   Ik	
  zou	
  deze	
  vergaande	
  devaluatie	
  van	
  het	
  
individuele	
  niet	
  willen	
  onderschrijven	
  en	
  De	
  Rijk	
  wil	
   dat	
  ook	
  niet.26	
  Maar	
  dat	
  De	
  Rijk	
   in	
  dit	
   betoog	
  
omhoogdenken	
  analyseert	
  als	
  universaliseren	
  levert	
  dus	
  wel	
  kritische	
  vragen	
  op:	
  moeten	
  we	
  die	
  an-­‐
dere	
  vorm	
  van	
  omhoogdenken	
  als	
  imperfecties	
  wegdenken	
  niet	
  in	
  de	
  analyse	
  betrekken?	
  	
  

De	
  eenzijdige	
  analyse	
  van	
  omhoogdenken	
  als	
  universaliseren	
  is	
  onhoudbaar,	
  maar	
  het	
  is	
  wel	
  
de	
   pijler	
  waar	
   zijn	
   argumentatie	
   op	
   rust.	
   Ik	
   vatte	
   de	
   hoofdlijn	
   van	
   die	
   argumentatie	
   hierboven	
   als	
  
volgt	
  samen:	
  ‘zoals	
  het	
  Platonisme	
  transcendente	
  entiteiten	
  postuleert,	
  zo	
  postuleert	
  godgelovigheid	
  
dat.	
  Beide	
  dienen	
  we	
  te	
  verwerpen	
  op	
  grond	
  van	
  het	
  zuinigheidsprincipe:	
  geen	
  overbodige	
  entiteiten	
  
postuleren.’	
  Maar	
  het	
  argument	
  werkt	
  alleen,	
  doordat	
  De	
  Rijk	
  de	
  conceptuele	
  variant	
  van	
  omhoog-­‐
denken	
  in	
  zijn	
  betoog	
  analyseert	
  als	
  universaliseren.	
  Gegeven	
  dit	
  uitgangspunt	
  geldt:	
  wat	
  gelovigen	
  
doen	
   als	
   ze	
   conceptueel	
   omhoogdenken	
   is	
   universaliseren!	
   En	
  we	
  weten	
   allemaal:	
   een	
   ‘noëtische	
  
kosmos’	
   is	
  er	
  niet.	
  Maar	
  wie	
  omhoogdenken	
  ziet	
   als	
  de	
   imperfecties	
  eraf	
  pellen,	
  komt	
  niet	
  bij	
   een	
  
‘noëtische	
  kosmos’	
  uit,	
  want	
   individueel-­‐zijn	
   is	
   geen	
   imperfectie.	
  Maar	
   je	
  mag	
  niet	
  een	
   individueel	
  
zijnde	
  als	
   ‘overbodige	
  entiteit'	
  verwerpen	
  omdat	
  je	
  een	
  ‘noëtische	
  kosmos’	
  als	
   ‘overbodige	
  entiteit'	
  
verwerpt.	
  Neem	
  Ockham,	
  die	
  van	
  het	
  scheermes:	
  die	
  verwierp	
  wel	
  de	
  ‘noëtische	
  kosmos’,	
  maar	
  niet	
  
het	
  bestaan	
  van	
  een	
  transcendentale	
  God.27	
  En	
  even	
  vooruitlopend	
  op	
  paragraaf	
  4:	
  als	
  ‘omhoogden-­‐
ken’	
  de	
  imperfecties	
  eraf	
  pellen	
  is,	
  manifesteert	
  er	
  zich	
  bovendien	
  een	
  argument	
  dat	
  zo’n	
  transcen-­‐
dentale	
  God	
  moet	
  bestaan,	
  want	
  niet-­‐zijn,	
  contingent	
  zijn,	
  vergankelijk	
  zijn	
  en	
  ‘alleen	
  maar	
  als	
  men-­‐
tale	
  representatie	
  bestaan’	
  zijn	
  stuk	
  voor	
  stuk	
  te	
  interpreteren	
  als	
  imperfecte	
  vormen	
  van	
  zijn.	
  Pel	
  die	
  
imperfecties	
  eraf	
  en	
  je	
  krijgt	
  noodzakelijk	
  zijn.28	
  	
  
	
  
Coherentietheorie	
  in	
  verband	
  met	
  de	
  impliciet	
  gebleven	
  nominalistische	
  ontologie	
  	
  
Er	
  ligt	
  een	
  directe	
  link	
  tussen	
  de	
  identificatie	
  van	
  omhoogdenken	
  en	
  universaliseren	
  en	
  het	
  volgende	
  
ontologische	
  punt:	
  de	
  coherentietheorie	
  van	
  waarheid.	
  De	
  Rijk	
  verwerpt	
  het	
  gangbare	
  corresponden-­‐
tiecriterium	
  van	
  waarheid	
  en	
  houdt	
  zo	
  alleen	
  het	
  coherentiecriterium	
  over.	
  Het	
  argument	
  daarvoor	
  is	
  
dat	
  wij	
  nu	
  eenmaal	
  slechts	
  over	
  een	
  gedachte	
  stand	
  van	
  zaken	
  kunnen	
  beschikken.	
  Er	
  gaapt	
  een	
  on-­‐
overbrugbare	
  kloof	
  tussen	
  wat	
  wij	
  kunnen	
  denken	
  en	
  de	
  extramentale	
  werkelijkheid.	
  Ook	
  wanneer	
  
we	
  aannemen	
  dat	
  die	
  werkelijkheid	
  er	
  wel	
  is:	
  
	
  

..dan	
   valt	
   de	
   eventuele	
   correspondentie,	
   respectievelijk	
   niet-­‐correspondentie,	
   met	
   die	
   ex-­‐
tramentale	
  buitenwereld	
  nooit	
  vast	
  te	
  stellen.	
  Want	
  zo’n	
  vaststelling	
  zou	
  alleen	
  maar	
  binnen	
  
de	
  geest	
   (dus	
   intramentaal)	
   kunnen	
  plaatsvinden.	
  <>	
  Hierdoor	
  blijft	
  de	
   (overigens	
   terecht!)	
  
gepostuleerde	
   ‘werkelijke’	
   extramentale	
   en	
   buitentalige	
   stand	
   van	
   zaken	
   onmiskenbaar	
   en	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
25	
  Uiteraard	
  bedoelen	
  we	
  hier	
  niet	
  de	
  ethische	
  betekenis	
  van	
   individueel	
   in	
   ‘individualisme’,	
  we	
  hebben	
  hier	
  
alleen	
  de	
  ontologische	
  dimensie	
  op	
  het	
  oog:	
  wat	
  maakt	
  iets	
  tot	
  dit	
  iets?	
  	
  
26	
  Zie	
  ook	
  L.M.	
  de	
  Rijk,	
  Het	
  ongure	
  individu,	
  Uitdager	
  én	
  spelbreker	
  van	
  het	
  denken,	
  Leiden	
  1983.	
  	
  
27	
  Er	
   ligt	
  ook	
  een	
   fundamenteel	
  verschil	
   tussen	
  de	
   reactie	
  van	
  Aristoteles	
  op	
  Plato	
  en	
  die	
  van	
  de	
  middeleeu-­‐
wers:	
   de	
   laatste	
   verwerpen	
  de	
  noëtische	
   kosmos	
  op	
   grond	
   van	
   het	
   belang	
   van	
   individualiteit,	
   Aristoteles	
   op	
  
grond	
  van	
  het	
  primaat	
  van	
  de	
  materiële	
  werkelijkheid.	
  Zie	
  ook	
  noot	
  30.	
  
28	
  We	
  raken	
  hier	
  aan	
  het	
  beroemde	
  ontologische	
  godsbewijs	
  van	
  Anselmus,	
  zie	
  bij	
  paragraaf	
  4.	
  



onbetwistbaar	
  buiten	
  beeld.	
  We	
  kunnen	
  nu	
  eenmaal	
  niet	
  denken	
  aan	
   iets	
  zoals	
  het	
   is	
  wan-­‐
neer	
  je	
  er	
  niet	
  aan	
  denkt.29	
  	
  

	
  
Dit	
  is	
  een	
  fundamentele	
  gedachte	
  binnen	
  het	
  gehele	
  boek.	
  Maar	
  is	
  ze	
  werkelijk	
  ‘onbetwistbaar’	
  (een	
  
maximale	
  epistemische	
  kwalificatie)?	
  Ik	
  zou	
  het	
  willen	
  betwisten:	
  de	
  auteur	
  heeft	
  hier	
  in	
  wezen	
  een	
  
nominalistisch	
  spoor	
  gekozen.	
  Er	
  is	
  ook	
  een	
  andere	
  ontologie	
  mogelijk,	
  een	
  ontologie	
  die	
  de	
  taligheid	
  
van	
  de	
  werkelijkheid	
  wel	
  intact	
  laat.	
  En	
  die	
  visie	
  hoeft	
  niet	
  uit	
  te	
  lopen	
  op	
  de	
  extramentale	
  eeuwige	
  
ideeën	
  van	
  Plato.30	
   Juist	
  hier	
  dient	
   zich	
  bij	
  uitstek	
   ‘de	
  complexiteit	
  van	
  de	
  materie’	
  aan.	
  Binnen	
  dit	
  
bestek	
  kan	
  ik	
  die	
  complexiteit	
  geen	
  recht	
  doen,	
  maar	
  toch	
  wil	
  ik	
  proberen	
  om	
  het	
  alternatief	
  kort	
  te	
  
schetsen,	
  omdat	
  het	
  verband	
  tussen	
  deze	
  ontologische	
  kwesties	
  en	
  de	
  epistemologie	
  niet	
  zo	
  vaak	
  ter	
  
sprake	
  wordt	
  gebracht.	
  	
  

De	
  inzet	
  van	
  de	
  thematiek	
  is	
  dus:	
  wat	
  als	
  de	
  werkelijkheid	
  fundamenteel	
  talig	
  van	
  aard	
  is?	
  Als	
  
de	
  structuur	
  in	
  de	
  taal	
  de	
  structuur	
  in	
  de	
  werkelijkheid	
  weerspiegelt?	
  Waar	
  het	
  dan	
  om	
  draait	
  is	
  de	
  
vraag	
  of	
  er	
  een	
  fundamenteel	
  zo-­‐zijn	
   in	
  de	
  werkelijkheid	
   is	
  of	
  niet	
  (Latijn:	
  quidditas,	
   in	
  de	
  moderne	
  
ontologie:	
  algemene	
  essentiële	
  eigenschappen,	
   ‘kind	
  natures’).	
  Gemeenschappelijk	
  aan	
  elke	
  variant	
  
van	
   het	
   nominalisme	
   is	
   dat	
   het	
   dit	
   ontkent:	
   het	
   ontkent	
   dat	
   de	
   werkelijkheid	
   gestructureerd,	
   ge-­‐
vormd	
  is	
  door	
  algemene	
  essenties.	
  Met	
  ‘algemeen’	
  bedoel	
  ik:	
  dat	
  dat	
  zo-­‐zijn	
  (per	
  definitie)	
  toekomt	
  
aan	
  alle	
  exemplaren	
  van	
  een	
  soort.	
  Volgens	
  het	
  nominalisme	
  zit	
  het	
  zo-­‐zijn	
  van	
  de	
  exemplaren	
  van	
  
een	
  soort	
  alleen	
  in	
  onze	
  conceptuele	
  activiteit,	
  dat	
  is	
  niet	
  iets	
  wat	
  echt	
  in	
  de	
  zaken	
  zelf	
  zit	
  (in	
  re).	
  Taal	
  
heeft	
  echter	
  nu	
  precies	
  die	
  eigenschap	
  dat	
  het	
  algemeen	
  zo-­‐zijn	
   ‘pakt’:	
  boom,	
  hond,	
  kat.	
  Taal	
   is	
  de	
  
conceptuele	
  dimensie	
  van	
  structuur	
  in	
  de	
  werkelijkheid.	
  Als	
  je	
  echter	
  meegaat	
  met	
  het	
  nominalisme,	
  
maak	
   je	
   taal	
   blind,	
   want	
   je	
   ontkent	
   het	
   bestaan	
   van	
   die	
   vaste	
   structuren	
   in	
   de	
   werkelijkheid.	
   De	
  
structuur	
   in	
  de	
  taal	
  blijft	
  dan	
  verweesd	
  achter.	
  Om	
  het	
  even	
  krachtig	
  te	
  zeggen:	
  de	
  nominalistische	
  
keus	
  van	
  Ockham	
  echode	
  meer	
  dan	
  een	
  half	
  millennium	
  nog	
  na	
  bij	
  Kant	
  in	
  de	
  principiële	
  onkenbaar-­‐
heid	
  van	
  het	
  Ding	
  an	
  Sich.	
  	
  

Maar	
  betekent	
  dit	
  dat	
  er	
  bijvoorbeeld	
  een	
  noodzakelijke	
  noëtische	
  essentie	
  ‘mensheid’	
  is	
  die	
  
als	
  mal	
  fungeerde	
  voor	
  ons	
  mensen?	
  Is	
  omhoogdenken	
  identiek	
  met	
  de	
  universele	
  mal	
  opsporen	
  in	
  
de	
  noëtische	
  kosmos?	
  Die	
  gedachte	
  wordt	
  door	
  alle	
  middeleeuwers	
  afgewezen,	
  niet	
  alleen	
  door	
  de	
  
nominalist	
  Ockham.	
  Uiteraard	
  krijgt	
  een	
  dergelijk	
  Platonisme	
  ook	
  geen	
  voet	
  aan	
  de	
  grond	
  in	
  de	
  mo-­‐
derne	
  ontologische	
  doordenking	
  van	
  algemene	
  essentiële	
  eigenschappen.31	
  Het	
  gaat	
  alleen	
  om	
  een	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
29	
  P.	
  83.	
  
30	
   In	
  dit	
   verband	
  kan	
   verder	
  opgemerkt	
  worden	
  dat	
  De	
  Rijks	
  beschrijving	
   van	
  Aristoteles	
   te	
  nominalistisch	
   is	
  
uitgevallen,	
  53-­‐57.	
  Wie	
  een	
  dergelijk	
  nominalistisch	
  geretoucheerde	
  Aristoteles	
  opvoert,	
  moet	
  daarvoor	
  bron-­‐
nen	
  noemen.	
  Ik	
  bijvoorbeeld	
  ken	
  ze	
  niet,	
  maar	
  het	
  kan	
  zijn	
  dat	
   ik	
  de	
  laatste	
  wetenschappelijke	
  discussies	
  ge-­‐
mist	
  heb.	
  	
  
31	
  Om	
  dit	
   op	
   grotere	
  diepte	
  helder	
   te	
   krijgen,	
   heb	
   je	
   ook	
  de	
  notie	
   van	
   essentiële	
   individuele	
   eigenschappen	
  
nodig	
  (een	
  historische	
  voorloper	
  hiervan	
  vind	
  je	
  in	
  de	
  notie	
  van	
  de	
  haecceitas	
  bij	
  Duns	
  Scotus).	
  Dan	
  zie	
  je	
  nog	
  
beter	
  dat	
   taal	
  werkelijkheid	
  weerspiegelt:	
   volgens	
  de	
  moderne	
   standaard	
   logica	
   is	
  het	
   gebeente	
  van	
   taal	
  Fa.	
  
Waarin	
  F	
  een	
  eigenschap	
   is,	
  a	
  een	
   individuele	
  constante.	
  Dit	
  komt	
   terug	
   in	
  de	
  werkelijkheid:	
  elke	
  geschapen	
  
entiteit	
   heeft	
   individuele	
   essentiële	
   eigenschappen	
   (haecceitas)	
   en	
   algemene	
   essentiële	
   eigenschappen.	
   Zie	
  
voor	
  een	
  diepere	
  uitwerking	
  van	
  deze	
  ontologie	
  mijn	
  Waar	
  geest	
  is,	
  is	
  vrijheid,	
  Amsterdam	
  2007.	
  Op	
  de	
  achter-­‐
grond	
  speelt	
  hier	
  de	
  noodzaak	
  om	
  de	
  Aristotelische	
  koppeling	
  tussen	
  kennis	
  en	
  noodzakelijkheid	
  te	
  slaken.	
  De	
  
Rijk	
  beschrijft	
  dat	
  dit	
  één	
  van	
  de	
  belangrijkste	
  katalysators	
  van	
  het	
  middeleeuwse	
  denken	
   is	
  geweest,	
  zie	
  zijn	
  
Middeleeuwse	
  Wijsbegeerte,	
  274-­‐276.	
  Want	
  de	
  dingen	
  zouden	
  niet	
  gekend	
  worden	
  als	
  conceptuele	
  kennis	
  eo	
  
ipso	
  noodzakelijke	
  kennis	
  is,	
  want	
  de	
  dingen	
  zijn	
  zelf	
  radicaal	
  contingent	
  en	
  veranderlijk.	
  Juist	
  de	
  corresponden-­‐
tie	
  theorie	
  van	
  waarheid	
  vergt	
  dus	
  dat	
  dan	
  ook	
  de	
  conceptuele	
  structuren	
  waarmee	
  gekend	
  wordt,	
  én	
  de	
  ken-­‐
nis,	
  niet	
  noodzakelijk	
  zijn.	
  



verzameling	
  algemene	
  essentiële	
  eigenschappen	
  van	
  bijvoorbeeld	
  mens-­‐zijn	
   (in	
  de	
  concrete	
  werke-­‐
lijkheid	
  van	
  ons	
  mensen)	
  die	
  met	
  de	
  term	
  ‘mens’	
  geconnoteerd	
  wordt.	
  	
  

Nogmaals,	
   dit	
   is	
   niet	
   de	
   plek	
   om	
   deze	
   ontologische	
   thema’s	
   in	
   hun	
   complexiteit	
   recht	
   te	
  
doen.	
  Ik	
  mis	
  bij	
  De	
  Rijk	
  alleen	
  een	
  bespreking	
  of	
  verwijzing:	
  er	
  is	
  noch	
  een	
  expliciet	
  pleidooi	
  voor	
  no-­‐
minalisme,	
  noch	
  een	
  weerlegging	
  van	
  het	
  door	
  mij	
  aangeduide	
  alternatief.	
  Toch	
  kan	
  men	
  vanuit	
  deze	
  
alternatieve	
  ontologie	
  de	
  talige	
  werkelijkheid	
  juist	
  kennen	
  door	
  haar	
  talig	
  te	
  kennen.	
  Ik	
  pleit	
  dus	
  voor	
  
de	
   onopzegbare	
   relevantie	
   van	
   het	
   correspondentiecriterium,	
   niet	
   tegenover,	
   maar	
   in	
   combinatie	
  
met	
  het	
   coherentiecriterium.	
  De	
  Rijk	
  bedekt	
  de	
  complexiteit	
  van	
  deze	
   thematiek	
  met	
   zijn	
   impliciet	
  
beroep	
  op	
  het	
  tegenwoordig	
  dominante	
  en	
  veelal	
  onbewust	
  meegenomen	
  nominalisme.	
  Vanuit	
  deze	
  
impliciete	
  keuzes	
  wordt	
  de	
  correspondentietheorie	
  van	
  waarheid	
  met	
  maximale	
  epistemische	
  kwali-­‐
ficaties	
  verworpen	
  en	
  ontstaat	
  er	
  een	
  sterke	
  sceptische	
  dynamiek	
  in	
  zijn	
  denken.	
  Het	
  verband	
  tussen	
  
fundamentele,	
  betwistbare	
  ontologische	
  keuzes	
  en	
  de	
  geclaimde	
  exclusiviteit	
  van	
  de	
  coherentietheo-­‐
rie	
  blijft	
  onzichtbaar.	
  En	
  dat	
  terwijl	
  het	
  verwerpen	
  van	
  de	
  correspondentietheorie	
  van	
  waarheid	
  een	
  
fundamentele	
  pijler	
  is	
  onder	
  het	
  hele	
  betoog	
  van	
  De	
  Rijk	
  voor	
  sober	
  atheïsme.32	
  Dat	
  wordt	
  duidelij-­‐
ker	
  in	
  de	
  volgende	
  paragraaf.	
  
	
  
4	
   Geloven	
  en	
  weten	
  met	
  betrekking	
  tot	
  theïsme	
  
Na	
  het	
  kort	
  belichten	
  van	
  de	
  achterliggende	
  ontologie	
  kunnen	
  we	
  terugbuigen	
  naar	
  de	
  kwestie	
  waar	
  
het	
  allemaal	
  om	
  begonnen	
  is:	
  geloven	
  en	
  weten.	
  In	
  het	
  centrale	
  hoofdstuk	
  over	
  de	
  theïstische	
  gods-­‐
bewijzen	
  betoogt	
  De	
  Rijk	
  dat	
  elk	
  transcendentie-­‐denken	
  faalt.	
  Uiteraard	
  staat	
  hij	
  stil	
  bij	
  het	
  ontolo-­‐
gisch	
  Godsbewijs	
  van	
  Anselmus.	
  Hij	
  meent	
  dat	
  het	
  niet	
  van	
  de	
  grond	
  komt:	
  
	
  
	
   De	
   denkfout	
   van	
   Anselmus	
   bestaat	
   hierin	
   dat	
   hij	
   alleen	
   bewijst	
   dat	
  wie	
   zich	
   god	
   zo	
   denkt	
  

(‘God	
  moet	
  bestaan,	
  anders	
  is	
  hij	
  niet	
  God’),	
  moet	
  aannemen	
  dat	
  die	
  entiteit	
  ook	
  existentie	
  
insluit.	
  Deze	
  magische	
  sprong	
  naar	
  het	
  domein	
  van	
  het	
  werkelijk	
  bestaande	
  zondigt	
  tegen	
  de	
  
regel	
   dat	
   men	
   intramentale	
   constructen	
   als	
   ‘God-­‐als-­‐hoogste-­‐en-­‐dus-­‐noodzakelijk-­‐
bestaande-­‐zijnde’	
  pas	
  op	
  iets	
  in	
  het	
  extramentale	
  domein	
  kan	
  laten	
  slaan	
  als	
  men	
  de	
  aanwe-­‐
zigheid	
  ervan	
  daar	
  empirisch	
  kan	
  staven.33	
  

	
  
Direct	
  komen	
  we	
  hier	
  al	
  het	
  punt	
  uit	
  de	
  vorige	
  paragraaf	
  tegen:	
  er	
  werd	
  geclaimd	
  dat	
  er	
  een	
  onover-­‐
brugbare	
  kloof	
  gaapt	
  tussen	
  het	
  rijk	
  der	
  gedachten	
  en	
  de	
  extramentale	
  werkelijkheid	
  en	
  dat	
   in	
  ver-­‐
band	
  hiermee	
  waarheid	
  alleen	
  gelegen	
  kan	
  zijn	
   in	
  coherentie.	
  Aldus	
  verbaast	
  deze	
  weerlegging	
  van	
  
Anselmus	
  ons	
  niet.	
  Maar	
  De	
  Rijk	
  is	
  hier	
  te	
  apodictisch:	
  er	
  zijn	
  ook	
  andere	
  vormen	
  van	
  het	
  ontologisch	
  
godsbewijs,	
  zowel	
  van	
  middeleeuwse	
  als	
  van	
  moderne	
  origine.	
  Ik	
  noem	
  een	
  middeleeuwse,	
  van	
  Duns	
  
Scotus.	
  Scotus	
  herkent	
  het	
  zwakke	
  punt,	
  namelijk	
  dat	
  het	
  bij	
  Anselmus	
  gaat	
  om	
  een	
  sprong	
  van	
  iets	
  
in	
  het	
  intellect	
  naar	
  de	
  realiteit.	
  Hij	
  vervangt	
  dit	
  door	
  een	
  redenering	
  die	
  loopt	
  van	
  niet-­‐zijn	
  naar	
  zijn,	
  
dus	
  op	
  het	
  ontologisch	
  niveau:	
  	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
32	
   Ik	
  ben	
  van	
  mening	
  dat	
  het	
  correspondentiecriterium	
  zo	
  fundamenteel	
   is,	
  dat	
  ook	
  degene	
  die	
  het	
  verwerpt,	
  
het	
  vaak	
  weer	
  stilzwijgend	
  meeneemt.	
  Neem	
  p.91:	
  ‘..het	
  reeds	
  voorhanden	
  geautoriseerde	
  denken	
  zelf,	
  en	
  dit	
  
zelfs	
  per	
  definitie,	
  het	
  extramentale	
  domein	
  insluit,	
  omdat	
  het	
  niets	
  anders	
  is	
  dan	
  onze	
  conceptuele	
  aankleding	
  
van	
  de	
  extramentale	
  orde.	
  Dit	
  klinkt	
  als	
  een	
  vermomd	
  correspondentiecriterium:	
  de	
  auteur	
  gebruikt	
  de	
  meta-­‐
foor	
  van	
  ‘aankleden’.	
  En	
  wat	
  wordt	
  er	
  aangekleed?	
  Een	
  extramentale	
  orde	
  (oftewel	
  structuur).	
  Maar	
  dan	
  komt	
  
er	
  dus	
  ook	
  ruimte	
  voor	
  het	
  beter	
  en	
  minder	
  goed	
  ‘conceptueel	
  aankleden’	
  van	
  die	
  orde.	
  En	
  dat	
  is	
  een	
  corres-­‐
pondentiecriterium.	
  Blijft	
  alleen	
  overeind	
  dat	
  de	
  auteur	
  kan	
  claimen	
  dat	
  het	
  criterium	
  leidt	
  tot	
  scepsis.	
  
33	
  P.	
  95.	
  	
  



	
   Als	
  er	
   iets	
   is	
  dat	
  niet	
  bestaat,	
  dan	
  is	
   iets	
  groter.	
  Maar:	
  niets	
   is	
  groter	
  dan	
  het	
  hoogste.	
  Dus:	
  
het	
  hoogste	
  is	
  niet	
  een	
  niet-­‐zijnde.34	
  

	
  
Een	
  net	
  weer	
  andere	
  subvorm	
  van	
  het	
  ontologisch	
  godsbewijs	
   is	
  de	
  modale	
  vorm.	
  Hierin	
  is	
  er	
  geen	
  
‘intramentaal’	
  startpunt	
  (‘een	
  zijnde	
  waarbij	
  iets	
  groters	
  niet	
  gedacht	
  kan	
  worden’),	
  het	
  startpunt	
  is	
  
hier	
  een	
  modale	
  uitspraak	
   (een	
  uitspraak	
  die	
  een	
  begrip	
  als	
   ‘mogelijk’	
  of	
   ‘noodzakelijk’	
  bevat).	
  Bij-­‐
voorbeeld:	
  unsurpassable	
   greatness	
   is	
   possibly	
   exemplified.35	
   Bij	
   deze	
  modale	
   vorm	
   is	
   er	
   ook	
   geen	
  
sprake	
  van	
  een	
  sprong	
  van	
  het	
  mentale	
  naar	
  het	
  extramentale.	
  En	
  het	
  moderne	
  modale	
  godsbewijs	
  is	
  
formeel	
  geldig:	
  gegeven	
  de	
  waarheid	
  van	
  de	
  premissen,	
  volgt	
  de	
  conclusie	
  dwingend.	
  Wie	
  er	
  niet	
  aan	
  
wil,	
  moet	
  dus	
  de	
  zwakste	
  premisse	
  aanvechten.	
  Over	
  het	
  algemeen	
  noemt	
  men	
  dan	
  deze	
  premisse:	
  	
  

	
  
unsurpassable	
  greatness	
  is	
  possibly	
  exemplified	
  

	
  
Anders	
  gezegd,	
  de	
  premisse	
  dat	
  de	
  eigenschap	
   ‘maximale	
  grootheid	
  of	
  perfectie’	
  een	
  mogelijke	
  ei-­‐
genschap	
  is.	
  Deze	
  premisse	
  zal	
  een	
  niet	
  gelovige	
  niet	
  snel	
  accepteren,	
  terwijl	
  een	
  theïst	
  haar	
  plausi-­‐
bel	
  en	
  waar	
  acht.	
  Het	
  valt	
  mij	
  overigens	
  op	
  dat	
  De	
  Rijk	
  in	
  zijn	
  standaardwerk	
  Middeleeuwse	
  Wijsbe-­‐
geerte	
  ook	
  aangeeft	
  dat	
  het	
  zwakke	
  punt	
  van	
  Anselmus	
  ligt	
  in	
  de	
  aanname	
  dat	
  een	
  hoogste	
  en	
  meest	
  
perfect	
   zijnde	
   (ens	
  perfectissimum)	
   contradictie	
   vrij	
   is,	
   niet	
   in	
   de	
   sprong	
   van	
   ‘gedacht’	
   naar	
   ‘extra-­‐
mentaal’.36	
  Wat	
   ik	
   in	
   deze	
   kleine	
   passage	
   wil	
   laten	
   zien	
   is	
   dat	
   de	
   ontologische	
   godsbewijzen	
   veel	
  
complexer	
  zijn	
  en	
  ook	
  sterker	
  staan	
  dan	
  De	
  Rijk	
  doet	
  voorkomen.37	
  	
  
	
   Wat	
  betreft	
  het	
  kosmologisch	
  godsbewijs	
  heb	
  ik	
  een	
  parallel	
  punt	
  van	
  kritiek.	
  Volgens	
  De	
  Rijk	
  
falen	
  ze	
  allemaal,	
  omdat	
  het	
  opnieuw	
  draait	
  om	
  een	
  illegitieme	
  overgang	
  van	
  de	
  intramentale	
  con-­‐
ceptuele	
  orde	
  naar	
  de	
  extramentale	
  werkelijkheid.	
  Die	
  overgang	
   is	
  bij	
  het	
  kosmologisch	
  godsbewijs	
  
alleen	
  ‘versluierd’,	
  zo	
  stelt	
  hij.38	
  Bij	
  de	
  kosmologische	
  argumenten	
  wordt	
  er	
   immers	
  over	
  de	
  werke-­‐
lijkheid	
   een	
   intramentaal	
   conceptueel	
   netwerk	
   gedrapeerd	
   van	
   ‘dit	
   is	
   contingent’	
   of	
   ‘dit	
   is	
   veroor-­‐
zaakt’.	
  Op	
  zich	
  heeft	
  De	
  Rijk	
  hierin	
  gelijk,	
  maar	
  met	
  deze	
  vaststelling	
  is	
  de	
  kous	
  niet	
  af.	
  Neem	
  bijvoor-­‐
beeld	
  specifiek	
  dat	
  tweede	
  punt	
  ‘dit	
  is	
  veroorzaakt’.	
  Wie	
  zegt	
  dat	
  dit	
  slechts	
  een	
  intramentale	
  inter-­‐
pretatie	
   is,	
   kiest	
   voor	
   een	
   tegenargument	
   in	
   ‘Humeaanse’	
   stijl.	
   Vanuit	
   zijn	
   analyse	
   van	
   causaliteit	
  
vocht	
  David	
  Hume	
  namelijk	
  inderdaad	
  deze	
  interpretatie	
  van	
  de	
  werkelijkheid	
  aan:	
  je	
  hebt	
  geen	
  ze-­‐
kerheid	
   dat	
   de	
  werkelijkheid	
   zo	
   is.	
  Want	
   causaliteit	
   volgens	
   Hume	
   is	
   niets	
   dan	
   de	
   regulariteit	
   van	
  
opeenvolging.	
  Simpel	
  gezegd:	
  er	
  zit	
  geen	
  ‘moeten’	
  tussen	
  die	
  opeenvolging,	
  het	
  ‘moeten’	
  is	
  iets	
  wat	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
34	
  Lectura	
  I	
  2:35:	
  ‘Omni	
  eo	
  quod	
  non	
  est,	
  aliquid	
  est	
  maius.	
  Sed	
  :	
  Summo	
  nihil	
  est	
  maius.	
  Igitur	
  :	
  Summum	
  non	
  
est	
  non-­‐ens.	
  Zie	
  hiervoor	
  ook	
  A.	
  Vos,	
  The	
  Philosophy	
  of	
  John	
  Duns	
  Scotus,	
  Edinburgh	
  2006,	
  Edinburgh	
  University	
  
Press	
  472.	
  Ik	
  meen	
  verder	
  dat	
  dit	
  argument	
  blijft	
  staan	
  ook	
  in	
  het	
  licht	
  van	
  de	
  sterke	
  passage	
  over	
  syncatecho-­‐
remata	
  van	
  De	
  Rijk	
  op	
  149-­‐151.	
  	
  
35	
  Alvin	
  Plantinga,	
  The	
  Nature	
  of	
  Necessity,	
  Oxford	
  1974,	
  216-­‐217.	
  Malcolm,	
  Hartshorne,	
  en	
  Plantinga	
  hebben	
  
veel	
   gedaan	
   voor	
   deze	
   modale	
   vorm	
   van	
   het	
   ontologisch	
   godsbewijs.	
   Voor	
   een	
   introductie	
   van	
   de	
   nieuwe	
  
godsbewijzen	
   zie	
  bv.	
  Hubbeling,	
  H.,	
  Principles	
  of	
   the	
  Philosophy	
  of	
  Religion,	
  Assen	
  1992.	
  Alvin	
  Plantinga,	
  The	
  
Ontological	
  Argument,	
  From	
  St.	
  Anselm	
  to	
  Contemporary	
  Philosophers,	
  Londen	
  1968.	
  Alvin	
  Plantinga	
  and	
  Mi-­‐
chael	
  Tooley,	
  Knowledge	
  of	
  God,	
  Oxford	
  2008.	
  
36	
  Zie	
  Middeleeuwse	
  Wijsbegeerte,	
  p.	
  149-­‐159.	
  	
  
37	
  Ook	
  de	
  gedachte	
  waar	
  Kant	
  zo	
  beroemd	
  mee	
  werd	
  –	
  dat	
  bestaan	
  geen	
  eigenschap	
   is	
  –	
  kan	
  door	
  het	
  hoge	
  
niveau	
  van	
  de	
  recente	
  discussie	
  niet	
  serieus	
  meer	
  als	
  laatste	
  woord	
  gelden.	
  Ook	
  De	
  Rijk	
  zelf	
  beweert	
  trouwens	
  
dat	
  Kant	
  er	
  naast	
  zat	
  wat	
  betreft	
  zijn	
  kritiek	
  op	
  de	
  ratio	
  Anselmi	
  op	
  dit	
  punt.	
  Zie	
  Middeleeuwse	
  Wijsbegeerte,	
  p.	
  
151.	
  Verder	
  I.	
  Kant,	
  Kritik	
  der	
  reinen	
  Vernunft,	
  Berlijn/Wenen	
  1924,	
  306:	
  ‚Sein	
  ist	
  offenbar	
  kein	
  reales	
  Prädikat,	
  
d.i.	
  ein	
  Begriff	
  von	
  irgend	
  etwas,	
  was	
  zu	
  dem	
  Begriffe	
  eines	
  Dinges	
  hinzukommen	
  könne.	
  Eis	
  ist	
  Bloß	
  die	
  Positi-­‐
on	
  eines	
  Dinges,	
  oder	
  gewisser	
  Bestimmungen	
  an	
  sich	
  selbst.‘	
  	
  
38	
  P.	
  96.	
  



wij	
  op	
  de	
  oorzakelijkheidsrelatie	
  projecteren.	
  Voor	
  Hume	
  valt	
  dus	
  ook	
  het	
  ‘moeten	
  bestaan’	
  van	
  een	
  
eerste	
  oorzaak	
  weg:	
  ‘Whatever	
  has	
  a	
  beginning	
  has	
  also	
  a	
  cause	
  of	
  existence.	
  That	
  proposition	
  is	
  not	
  
intuitively	
   certain.’39	
  Maar	
  ook	
  het	
  Humeaanse	
  causaliteitsbegrip	
   is	
  natuurlijk	
  een	
  product	
  van	
  een	
  
bepaalde	
   intramentale	
   conceptuele	
   orde:	
   het	
   is	
   wat	
   dat	
   betreft	
   gelijke	
  monniken,	
   gelijke	
   kappen.	
  
Ook	
  deze	
  begripsanalyse	
  moet	
  dus	
  beargumenteerd	
  worden.40	
  Wel	
  nu,	
  kun	
   je	
  met	
  het	
  causaliteits-­‐
begrip	
   in	
  Humeaanse	
   stijl	
  bijvoorbeeld	
  de	
   fysica	
  begrijpen?	
  Elders	
  heb	
   ik,	
   in	
  navolging	
  van	
  bijvoor-­‐
beeld	
  G.E.M.	
  Anscombe,	
  betoogd	
  dat	
  dit	
  niet	
  kan:	
  de	
   ‘regularity’-­‐analyse	
  van	
  causaliteit	
   faalt.	
  Er	
   is	
  
voor	
  bijvoorbeeld	
  de	
  natuurkunde	
  een	
  (bijkomende)	
  notie	
  van	
  ‘derivateness’	
  nodig.41	
  Op	
  grond	
  daar-­‐
van	
  vind	
  ik	
  de	
  tegenwerping	
  in	
  Humeaanse	
  stijl	
  niet	
  sterk:	
  het	
  blijkt	
  te	
  werken	
  met	
  een	
  concept	
  van	
  
causaliteit	
  dat	
  de	
  gewone	
  fysica	
  geen	
  recht	
  kan	
  doen.	
   In	
  die	
  zin	
   is	
  dat	
  concept	
  dus	
  ‘uit	
  de	
  lucht	
  ge-­‐
grepen.’	
  Maar	
  als	
   je	
  causaliteit	
   in	
  de	
  natuurkunde	
  ook	
  als	
  derivateness	
  moet	
  analyseren,	
  dan	
   is	
  het	
  
toch	
  de	
  Humeaanse	
  causaliteitsanalyse	
  die	
  zich	
  het	
  verwijt	
  van	
  een	
  ongeoorloofde	
  overgang	
  van	
  de	
  
intra	
  naar	
  de	
  extramentale	
  dimensie	
  zou	
  moeten	
  aantrekken?42	
  	
  

Ik	
  stel	
  vast	
  dat	
  De	
  Rijk	
  te	
  snel	
  concludeert	
  dat	
  de	
  godsbewijzen	
  mislukken.	
  Een	
  centrale	
  reden	
  
daarvan	
   lijkt	
  mij	
   dat	
   hij	
   toch	
   steeds	
   overhelt	
   naar	
   een	
  alles-­‐of-­‐niets	
   opvatting	
   van	
   bewijs.	
   Je	
   kunt	
  
daarbij	
  wijzen	
  op	
  de	
  lijn	
  Descartes-­‐Hume-­‐Kant,	
  de	
  traditie	
  van	
  ‘foundationalism’	
  in	
  de	
  epistemologie	
  
(ik	
  vertaal	
  dat	
  met	
   ‘funderingsdenken’,	
  anders	
  gezegd:	
  een	
  alles-­‐of-­‐niets	
  opvatting	
  van	
  bewijs).43	
   Ik	
  
geloof	
  zelf	
  niet	
  in	
  een	
  ‘absoluut	
  onbetwistbaar	
  bewijs’	
  voor	
  het	
  bestaan	
  van	
  God	
  (uiteraard	
  ook	
  niet	
  
van	
  bijvoorbeeld	
  atheïsme).	
  Maar	
  al	
  is	
  onweerlegbaarheid	
  niet	
  voor	
  handen,	
  ‘redelijker	
  dan’	
  volstaat	
  
voor	
  een	
  sobere	
  epistemologische	
  stijl.	
  Zo	
  claim	
  ik	
  dat	
  het	
  afwijzen	
  van	
  het	
  kosmologisch	
  godsbewijs	
  
op	
  grond	
  van	
  een	
  Humeaans	
  causaliteitsbegrip	
  minder	
  redelijk	
  is	
  dan	
  het	
  erkennen	
  van	
  dat	
  argument	
  
op	
  grond	
  van	
  causaliteit	
  als	
  (ook)	
  derivateness.	
  Het	
  catchword	
  hierbij	
  is	
  comparatieve	
  epistemologie,	
  
een	
   epistemologie	
   van	
   het	
   ‘redelijker	
   dan’.44	
   We	
   staan	
   dan	
   in	
   de	
   traditie	
   Pascal-­‐Reid-­‐Peirce-­‐
Chisholm.	
  
	
   Ik	
  concludeer	
  dat	
  De	
  Rijk	
  mij	
  niet	
  kan	
  winnen	
  voor	
  zijn	
  afwijzing	
  van	
  theïsme.	
  Dat	
  is	
  vanzelf-­‐
sprekend,	
   omdat	
   ik	
   een	
   gelovige	
   ben	
   en	
   ik	
   leef	
   vanuit	
   een	
   relatie	
   van	
   liefde	
  met	
  God	
   in	
   Christus.	
  
Maar	
  hij	
  had	
  me	
  dan	
  toch	
  tot	
  een	
  fideïst	
  kunnen	
  omtoveren.	
  Dat	
  is	
  in	
  dit	
  betoog	
  nog	
  niet	
  gelukt.	
  De	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
39	
  David	
  Hume,	
  Treatise	
  of	
  Human	
  Nature,	
  Middlesex	
  1969,	
  126-­‐130.	
  
40	
  Hume’s	
  eigen	
  argumentatie	
  was	
  empiricistisch:	
  je	
  kunt	
  het	
  ‘moeten’	
  niet	
  waarnemen,	
  alleen	
  het	
  ‘altijd’.	
  
41	
  Zie	
  hiervoor	
  mijn	
  Vrijheid	
  en	
  disposities,	
  Een	
  wijsgerig-­‐theologische	
  begripsanalyse	
  met	
  het	
  oog	
  op	
  de	
  biolo-­‐
gische	
  psychiatrie,	
  Zoetermeer	
  2000.	
  Of	
  Freedom	
  and	
  Dispositions,	
  two	
  main	
  concepts	
  in	
  theology	
  and	
  biologi-­‐
cal	
   psychiatry,	
   a	
   systematic	
   analysis,	
   series	
   Contributions	
   to	
   Philosophical	
   Theology,	
   Peter	
   Lang,	
   Berlin	
   New	
  
York	
  2002,	
  169.	
  
42	
  Aangaande	
  ‘dit	
  is	
  contingent’:	
  wie	
  dit	
  aanvecht	
  komt	
  bij	
  een	
  genre	
  tegenargumenten	
  waarin	
  de	
  formulering	
  
van	
  B.	
  Russell	
  een	
  prominente	
  plaats	
  inneemt:	
  het	
  bestaan	
  van	
  het	
  universum	
  is	
  gewoon	
  een	
  ‘brute	
  fact’.	
  Ook	
  
dat	
  is	
  natuurlijk	
  een	
  product	
  van	
  een	
  bepaalde	
  intramentale	
  conceptuele	
  orde.	
  Het	
  effect	
  van	
  het	
  aanvaarden	
  
van	
  die	
  orde	
  is	
  ten	
  opzichte	
  van	
  de	
  Antieke	
  wijsbegeerte	
  al	
  een	
  stap	
  richting	
  theïsme:	
  in	
  de	
  Antieke	
  wijsbegeer-­‐
te	
  ligt	
  er	
  namelijk	
  een	
  conceptuele	
  orde	
  over	
  de	
  dingen	
  heen	
  die	
  ‘geschapen	
  zijn’	
  tot	
  een	
  onmogelijke	
  eigen-­‐
schap	
  maakt.	
  Wat	
  dat	
  betreft	
  helpt	
  Russell	
  de	
  theïst	
  een	
  handje:	
  geschapen-­‐zijn	
  (of	
  contingent-­‐zijn)	
   is	
  bij	
  een	
  
brute	
   fact	
   in	
   elk	
   geval	
   een	
  mogelijke	
  eigenschap.	
  De	
   vraag	
   is	
   nu	
  welke	
   conceptuele	
   orde	
   de	
   beste	
   papieren	
  
heeft:	
  die	
  van	
  Russell?	
  Daarvoor	
  wil	
  ik	
  dan	
  argumenten	
  zien.	
  Zoals	
  ook	
  de	
  theïst	
  argumenten	
  moet	
  leveren	
  voor	
  
zijn	
   zaak.	
   Zie	
   voor	
   een	
   redelijk	
   gedetailleerde	
   bespreking	
   hiervan:	
   Peterson,	
   M.L.	
   &	
   R.J.	
   VanArragon	
   (red.)	
  
(2004),	
  Contemporary	
  Debates	
  in	
  Philosophy	
  of	
  Religion.	
  Malden/Oxford:	
  Blackwell.	
  
43	
  De	
  term	
  ‘funderingsdenken’	
  is	
  niet	
  optimaal	
  omdat	
  hij	
  emotieve	
  associaties	
  oproept	
  met	
  ‘fundamentalisme’.	
  
Ik	
   intendeer	
   een	
   zakelijke	
   aanduiding	
   van	
   een	
  bepaald	
   type	
   epistemologie,	
   vooral	
   sinds	
  Descartes	
   in	
   zwang.	
  
‘Alles-­‐of-­‐niets	
  opvatting	
  van	
  bewijs’	
  is	
  nog	
  een	
  betere	
  beschrijving,	
  maar	
  te	
  onhandig	
  lang.	
  	
  
44	
  Voor	
  dit	
  epistemische	
  alternatief	
  kan	
  men	
  bijvoorbeeld	
  denken	
  aan	
  Charles	
  S.	
  Peirce	
  (1839-­‐1914),	
  zie	
  Hook-­‐
way,	
  C.	
  (1992),	
  C.S.	
  Peirce.	
  In:	
  Dancy,	
  J.	
  &	
  E.	
  Sosa	
  (red.),	
  A	
  Companion	
  to	
  Epistemology.	
  Blackwell	
  companions	
  
to	
  philosophy,	
  Oxford/Cambridge	
  MA:	
  Blackwell.	
  Zie	
  ook	
  de	
  entry	
  Roderick	
  Chisholm	
  (1916-­‐1999).	
  



traditionele	
  godsbewijzen?	
  Daar	
  zit	
  veel	
  muziek	
  in.	
  De	
  Rijk	
  had	
  vanuit	
  zijn	
  grote	
  expertise	
  wat	
  meer	
  
muziek	
  kunnen	
  laten	
  horen	
  en	
  daarmee	
  meer	
  complexiteit	
  kunnen	
  tonen.	
  Het	
   lijdt	
  geen	
  twijfel	
  dat	
  
zijn	
   visie	
   op	
  waarheid	
   als	
   coherentie	
   het	
   snelle	
   afserveren	
   van	
  de	
  Godsbewijzen	
  heeft	
   voorbereid.	
  
Maar	
  juist	
  de	
  argumentatieve	
  onderbouwing	
  daarvan	
  is	
  ondeugdelijk	
  gebleken:	
  dat	
  steunde	
  te	
  veel	
  
op	
   impliciet	
   nominalisme.	
  Ook	
   lijkt	
   hij	
   inzake	
   de	
   godsbewijzen	
   te	
   opereren	
  met	
   een	
   ‘alles	
   of	
   niets	
  
opvatting	
   van	
   bewijs’.	
   Zeker,	
   als	
   de	
   epistemologische	
   idealen	
   zo	
   hoog	
   gestemd	
   zijn,	
   rest	
   ons	
   niets	
  
anders	
  dan	
  diep	
  te	
  vallen	
  in	
  het	
  scepticisme:	
  alles	
  of	
  niets.	
  Maar	
  een	
  sobere	
  epistemologie	
  wijst	
  ook	
  
onweerlegbaarheid	
  als	
  ideaal	
  af	
  en	
  rekent	
  met	
  het	
  bescheiden	
  ‘redelijker	
  dan’.	
  Dan	
  zit	
  er	
  in	
  de	
  Gods-­‐
bewijzen	
  voldoende	
  kracht	
  om	
  niet	
  in	
  het	
  fideïsme	
  te	
  vervallen.	
  	
  
	
   Tot	
  slot:	
  we	
  stuiten	
  hier	
  ook	
  op	
  de	
  grenzen	
  van	
  een	
  formele	
  bespreking	
  van	
  religie	
  zoals	
  De	
  
Rijk	
  dat	
  entameert.	
  Hij	
  bespreekt	
  de	
  formele	
  kern	
  -­‐	
  als	
  omhoogdenken	
  -­‐,	
  zonder	
  zich	
  te	
  richten	
  op	
  de	
  
concrete	
  invullingen	
  daarvan.	
  Maar	
  in	
  het	
  gewone	
  leven	
  is	
  een	
  geloof	
  iets	
  wat	
  pas	
  haar	
  kracht	
  krijgt	
  
door	
  de	
   invulling.	
  En	
  hier	
  speelt	
   ten	
  eerste	
  de	
  hele	
  historische	
  dimensie	
  van	
  geloof:	
  wie	
  was	
  Jezus,	
  
wat	
  zei	
  Hij?	
  Wat	
  deed	
  Hij?	
  En	
  dezelfde	
  vragen	
  rond	
  bijvoorbeeld	
  Mohammed	
  en	
  Gautama.	
  En	
  dan	
  
rijzen	
  er	
  weer	
  allemaal	
  epistemologische	
  vragen	
  op,	
  maar	
  nu	
  geschied-­‐wetenschappelijke.45	
  Het	
  ne-­‐
geren	
  van	
  deze	
  vragen	
  door	
  De	
  Rijk	
  is	
  niet	
  neutraal:	
  het	
  verraadt	
  een	
  keuze	
  voor	
  godsdienstig	
  relati-­‐
visme.	
  
	
  
5	
   De	
  werkzaamheid	
  van	
  sober	
  atheïsme	
  
Hiermee	
  is	
  er	
  nog	
  steeds	
  niet	
  veel	
  gezegd	
  over	
  het	
  sober	
  atheïsme	
  van	
  De	
  Rijk.	
  Ik	
  ben	
  heel	
  blij	
  met	
  de	
  
rehabilitatie	
  van	
  de	
  religieuze	
  attitude,	
  iets	
  wat	
  De	
  Rijk	
  dan	
  ‘sober	
  atheïsme’	
  noemt.	
  Maar	
  hoe	
  speelt	
  
hij	
   dat	
   klaar,	
   gegeven	
   zijn	
   waarheidstheorie?	
   Zeker,	
   met	
   de	
   (exclusieve)	
   coherentie	
   theorie	
   van	
  
waarheid	
  lijkt	
  het	
  theïsme	
  niet	
  makkelijk	
  vleugels	
  te	
  krijgen,	
  maar	
  komt	
  het	
  sober	
  atheïsme	
  dan	
  wel	
  
van	
  de	
  grond?	
  	
  

Om	
  deze	
  klus	
  te	
  klaren	
  introduceert	
  De	
  Rijk	
  het	
  centrale	
   idee	
  van	
  het	
  categorieverschil	
  tus-­‐
sen	
  waarheid/onwaarheid	
  en	
  werkzaamheid.	
  Beide	
  zijn	
  vormen	
  van	
  ‘zinvolheid’,	
  maar	
  je	
  mag	
  beide	
  
niet	
  verwarren.46	
  Zoals	
  je	
  van	
  een	
  gedicht	
  niet	
  vraagt	
  of	
  het	
  waar	
  is,	
  maar	
  je	
  alleen	
  de	
  ‘impact’	
  ervan	
  
ervaart	
  (of	
  niet),	
  moet	
  je	
  ook	
  bij	
  een	
  religieuze	
  houding	
  vragen	
  naar	
  de	
  ‘impact’,	
  naar	
  de	
  werkzaam-­‐
heid.	
   Ik	
  wil	
  hier	
  starten	
  met	
  een	
  ruime	
  erkenning:	
  ook	
  in	
  mijn	
  werk	
  als	
  gemeentepredikant	
  functio-­‐
neert	
  dit	
  onderscheid.	
  Ik	
  leg	
  mensen	
  bijvoorbeeld	
  uit	
  dat	
  sommige	
  verhalen	
  uit	
  het	
  Oude	
  Testament	
  
werkzaam	
  zijn,	
  maar	
  niet	
  historisch	
  waar	
  gebeurd.	
  Ze	
  zijn	
  namelijk	
  sage-­‐achtig.47	
  De	
  vraag	
  is	
  echter	
  of	
  
het	
  hele	
  domein	
  van	
  religie	
  zo	
  benaderd	
  kan	
  worden.	
  Ik	
  denk	
  dat	
  je	
  de	
  gelovige	
  mens	
  dan	
  niet	
  ver-­‐
staat,	
   als	
   je	
   tenminste	
   spreekt	
  met	
   ‘gewone’	
   traditionele	
   theïsten.	
  Die	
   geloven	
  omdat	
   het	
  waar	
   is,	
  
zelfs	
  als	
  ze	
  de	
  werkzaamheid	
  niet	
  zien!48	
  Maar	
  dit	
  punt	
  laat	
  ik	
  liggen,	
  omdat	
  ik	
  nu	
  de	
  draagkracht	
  van	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
45	
  Zie	
  bijvoorbeeld	
  Ewald	
  Mackay,	
  Geschiedenis	
  bij	
  de	
  bron,	
  een	
  onderzoek	
  naar	
  de	
  verhouding	
  van	
  christelijk	
  
geloof	
  en	
  historische	
  werkelijkheid	
  in	
  geschiedwetenschap,	
  wijsbegeerte	
  en	
  theologie,	
  Sliedrecht	
  1997.	
  
46	
  P.	
  139.	
  
47	
  Bijvoorbeeld	
  een	
  verhaal	
  als	
  Genesis	
  3,	
  de	
  zondeval.	
  We	
  hebben	
  zelfs	
  geen	
  echt	
  adequate	
  term	
  voor	
  dit	
  gen-­‐
re,	
  het	
   is	
  geen	
  typische	
  sage	
   (in	
  de	
  zin	
  van	
  de	
  19deeeuwse	
  Duitse	
   literatuurwetenschap),	
  geen	
   legende,	
  geen	
  
mythe,	
   zeker	
   ook	
   geen	
   ‘waar	
   gebeurd	
   verhaal’;	
   literair-­‐kritisch	
   is	
   de	
   genre	
   bepaling	
   vaak	
   uiterst	
  moeilijk	
   en	
  
subtiel.	
  Maar	
  laten	
  we	
  bij	
  gebrek	
  aan	
  beter	
  Genesis	
  3	
  ‘sage-­‐achtig’	
  noemen.	
  
48	
  Naast	
  sagen	
  zijn	
  er	
  bijvoorbeeld	
  andere	
  genres	
   in	
  de	
  Bijbel	
  waarvoor	
  wel	
  een	
  gewoon	
  historisch	
   ‘waar	
  ge-­‐
beurd’	
  voor	
  geclaimd	
  kan	
  worden	
  (of	
  ontkend;	
  en	
  natuurlijk	
  kunnen	
  we	
  er	
  ook	
  epistemisch	
  niet	
  meer	
  bij	
  kun-­‐
nen,	
  maar	
  dan	
  is	
  waar/onwaar	
  nog	
  wel	
  de	
  correcte	
  categorie,	
  alleen	
  dat	
  kunnen	
  we	
  niet	
  meer	
  weten).	
  En	
  naast	
  
voor	
  dit	
  historische	
  aspect	
  verwerp	
  ik	
  de	
  werkzaamheids-­‐these	
  ook	
  voor	
  het	
  gebied	
  van	
  de	
  filosofische	
  theolo-­‐
gie	
  en	
  het	
  bestaan	
  van	
  God,	
  zie	
  paragraaf	
  4.	
  



De	
  Rijks	
  onderbouwing	
  van	
  het	
  sober	
  atheïsme	
  wil	
  beproeven.	
  Dat	
  is	
  dus	
  werkzaam,	
  niet	
  waar.	
  Ook	
  
niet	
  onwaar,	
  want	
  de	
  waar/onwaar	
  distinctie	
  is	
  niet	
  van	
  toepassing.	
  	
  

Allereerst	
  wat	
   over	
   de	
   analogie	
  met	
   kunst.	
  Want	
   op	
   zich	
   gaat	
   deze	
   analogie	
   niet	
   voor	
   alle	
  
kunsttheorieën	
   op.	
   Bij	
   Plato	
  was	
   kunst	
   nu	
   juist	
  mooi	
   en	
   had	
   dus	
   impact,	
   indien	
   het	
  waar	
  was.	
   En	
  
‘waar’	
   is	
  dan:	
  het	
  noëtische	
  archetype,	
  de	
  oervorm	
  ont-­‐hullend	
   (α-­‐λήθεια).	
  Niet	
  dat	
   ik	
  deze	
  kunst-­‐
theorie	
  door	
  dik	
  en	
  dun	
  zou	
  verdedigen,	
  maar	
  het	
  zet	
  ons	
  wel	
  op	
  een	
  spoor:	
  dat	
  er	
  misschien	
  ook	
  in	
  
gedichten	
  en	
  kunst	
  meer	
  aan	
  de	
  hand	
  is	
  dan	
  alleen	
  werkzaamheid.	
  Waarom	
  zouden	
  werkzaamheid	
  
en	
  waarheid	
  elkaar	
  uitsluiten?	
  Neem	
  bijvoorbeeld	
  gedichten.	
  Ik	
  denk	
  dat	
  er	
  misschien	
  wel	
  in	
  het	
  me-­‐
rendeel	
  der	
  gedichten	
  zinnen	
  voorkomen	
  waarop	
  de	
  categorie	
  waar-­‐onwaar	
  toegepast	
  kan	
  worden.	
  
Neem:	
  	
  	
  	
  

Meester,	
  men	
  zoekt	
  U	
  wijd	
  en	
  zijd,	
  	
  
komend	
  langs	
  velerlei	
  wegen.	
  	
  
Oudren	
  gaan	
  rustig	
  welbereid	
  	
  
jongeren	
  aarzlend	
  U	
  tegen.	
  	
  
Maar	
  vroeg	
  of	
  laat,	
  't	
  zij	
  dag	
  of	
  nacht,	
  	
  
eens	
  vindt	
  Ge	
  ons	
  moe	
  en	
  zonder	
  kracht,	
  	
  
hunkerend	
  naar	
  uwe	
  zegen.49	
  	
  
	
  

Dat	
  ouderen	
  welbereid	
  God	
  zoeken	
  en	
  jongeren	
  aarzelend,	
  dat	
  is	
  toch	
  iets	
  waarvan	
  we	
  kunnen	
  zeg-­‐
gen	
  dat	
  het	
  waar	
  of	
  niet	
  waar	
  is?	
  Het	
  hele	
  gedicht	
  heeft	
  vooral	
  ‘impact’,	
  dat	
  is	
  juist,	
  maar	
  dat	
  kunnen	
  
we	
   niet	
   uitspelen	
   tegen	
   het	
   feit	
   dat	
   er	
   ook	
   waar-­‐	
   of	
   onwaarheid	
   in	
   voor	
   kan	
   komen.	
   De	
   kunst-­‐
analogie	
  die	
  De	
  Rijk	
  aanvoert	
  pleit	
  dus	
  misschien	
  wel	
  tegen	
  het	
  punt	
  dat	
  hij	
  wil	
  maken.	
  	
  

Spannender	
  wordt	
  omdat	
  De	
  Rijk	
   zijn	
  betoog	
  ook	
  staaft	
  met	
  een	
  semantische	
   theorie	
  over	
  
‘God-­‐talk’.	
  Als	
  alle	
  taal	
  over	
  God	
  eo	
  ipso	
  metaforisch	
  van	
  aard	
  is,	
  dan	
  zou	
  men	
  op	
  grond	
  daarvan	
  de	
  
claim	
  van	
  ‘waarheid’	
  kunnen	
  laten	
  vallen	
  ten	
  gunste	
  van	
  ‘werkzaamheid’.	
  In	
  dit	
  verband	
  zegt	
  De	
  Rijk:	
  
‘In	
  studies	
  over	
  religie/religiositeit	
  is	
  het	
  algemeen	
  aanvaard	
  dat	
  de	
  verwoording	
  van	
  religiositeit	
  het	
  
moet	
  hebben	
  van	
  bepaalde	
  basismetaforen	
  en	
  symbolen,	
  met	
  name	
  rond	
  de	
  tegenstelling	
  van	
   ‘bo-­‐
ven’	
  en	
  ‘beneden’.50	
  Ik	
  vind	
  de	
  claim	
  dat	
  dit	
  ‘algemeen	
  aanvaard’	
  is	
  veel	
  te	
  ver	
  gaan.	
  Zeker,	
  er	
  is	
  een	
  
belangrijke	
  richting	
  in	
  de	
  theologie	
  die	
  dit	
  tegenwoordig	
  aanhangt.	
  Gedacht	
  kan	
  worden	
  aan	
  namen	
  
als	
  Jüngel,	
  Levinas	
  en	
  Jean-­‐Luc	
  Marion.51	
  Maar	
  deze	
  post-­‐Heideggeriaanse	
  richting	
  in	
  de	
  theologie	
  is	
  
zeker	
  niet	
  algemeen	
  aanvaard,	
  zodat	
  een	
  beroep	
  op	
  consensus	
  problematisch	
  is.52	
  Niet	
  dat	
  er	
  geen	
  
metaforiek	
  werkzaam	
  is	
  bij	
  de	
  religieuze	
  attitude	
  en	
  bij	
  geloof,	
  maar	
  het	
  punt	
  is	
  weer	
  de	
  vraag	
  of	
  je	
  
de	
  metafoor	
  en	
  exact	
  taalgebruik	
  tegen	
  elkaar	
  moet	
  uitspelen.	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
49	
  Liedboek	
  van	
  Kerken	
  Gezang	
  170.	
  
50	
  P.	
  140.	
  
51	
  Zie	
  bv.	
  Jilles	
  de	
  Klerk,	
  Onderbrekingen,	
  het	
  begrip	
  ‘Metaforische	
  waarheid’	
  in	
  de	
  theologie	
  van	
  Eberhard	
  Jün-­‐
gel,	
  Zoetermeer	
  2010.	
  
52	
  Vergelijk	
  bv.	
  A.	
  Plantinga	
  in	
  Does	
  God	
  have	
  a	
  nature,	
  Milwaukee	
  1980,	
  p.	
  23:	
  er	
  wordt	
  gezegd	
  dat	
  er	
  op	
  God	
  
geen	
  begrippen	
  toepasbaar	
  zijn.	
  Een	
  begrip	
  als	
  bv.	
  wijsheid	
  is	
  toepasbaar	
  op	
  x	
  als	
  x	
  wijs	
  is.	
  Als	
  x	
  de	
  eigenschap	
  
wijsheid	
  heeft.	
  Dus:	
  ‘He	
  will	
  not	
  have	
  such	
  properties	
  as	
  self-­‐identity,	
  existence,	
  and	
  being	
  a	
  material	
  object	
  or	
  
an	
  immaterial	
  object,	
  these	
  being	
  properties	
  of	
  which	
  we	
  have	
  concepts.	
  Indeed,	
  he	
  won’t	
  have	
  the	
  property	
  of	
  
being	
  the	
  referent	
  of	
  the	
  term	
  ‘God’,	
  or	
  any	
  other	
  term;	
  our	
  concept	
  being	
  the	
  referent	
  of	
  a	
  term	
  does	
  not	
  
apply	
  to	
  him.	
  The	
  fact	
  is	
  this	
  being	
  won’t	
  have	
  any	
  properties	
  at	
  all,	
  since	
  our	
  concept	
  of	
  having	
  at	
  least	
  one	
  
property	
  does	
  not	
  apply	
  to	
  him.’	
  Een	
  reductio	
  ad	
  absurdum	
  dus.	
  Ook	
  historisch	
  had	
  De	
  Rijk	
  op	
  belangrijke	
  ge-­‐
stalten	
  kunnen	
  wijzen,	
  bijvoorbeeld	
  Duns	
  Scotus	
  met	
  zijn	
  univoce	
  taaltheorie.	
  Ik	
  bereid	
  een	
  artikel	
  voor	
  over	
  
deze	
  kwestie.	
  



Maar	
  goed,	
  als	
  we	
  voor	
  een	
  moment	
  aannemen	
  dat	
  het	
  bij	
   sober	
  atheïsme	
  gaat	
  om	
  werk-­‐
zaamheid,	
  wat	
  zegt	
  De	
  Rijk	
  daar	
  dan	
  over?	
  Dat	
  is	
  minimaal,	
  want	
  veel	
  specifieks	
  horen	
  we	
  hier	
  verder	
  
niet	
  meer	
   over.	
   In	
   het	
   laatste	
   hoofdstuk	
  wordt	
   het	
   opvallend	
   stil	
  wat	
   betreft	
   sober	
   atheïsme,	
   het	
  
speelt	
  er	
  hoegenaamd	
  geen	
  rol	
  meer.	
  Wel	
  laat	
  De	
  Rijk	
  merken	
  dat	
  de	
  werkzaamheid	
  ervan	
  vooral	
  op	
  
politiek	
   en	
   ethisch	
   vlak	
   gevonden	
   moet	
   worden,	
   maar	
   wat	
   de	
   religieuze	
   attitude	
   dan	
   precies	
   als	
  
meerwaarde	
  heeft	
  boven	
  bijvoorbeeld	
  de	
  ethiek	
  van	
  universele	
  atheïsten	
  blijft	
  mij	
  onduidelijk.	
  We	
  
horen	
  bijvoorbeeld	
  niets	
  over	
  de	
  betekenis	
  van	
  religieuze	
  ervaring	
  als	
  bron	
  van	
   inspiratie.	
  De	
  vraag	
  
naar	
  de	
  specificiteit	
  van	
  de	
  ethiek	
  die	
  opkomt	
  uit	
  sober	
  atheïsme	
  is	
  des	
  te	
  dringender	
  omdat	
  De	
  Rijk	
  
kiest	
   voor	
  een	
  uitgesproken	
  evolutionistische	
  ethiek.53	
   Ethiek	
   komt	
   in	
  een	
   lang	
  evolutionair	
  proces	
  
voort	
  uit	
  de	
  werkzaamheid	
  van	
  bepaalde	
  praktische	
  principes:	
  men	
  merkte	
  dat	
  het	
  beter	
  werkt	
  om	
  
samen	
  te	
  werken	
  en	
  een	
  gepast	
  altruïsme	
  te	
  ontwikkelen.	
  Dit	
  zal	
  een	
  geharnast	
  atheïst	
  echter	
  ook	
  
beweren	
  dus	
  ik	
  zie	
  niet	
  goed	
  wat	
  de	
  meerwaarde	
  van	
  het	
  sober	
  atheïsme	
  dan	
  nog	
  is.54	
  Ik	
  ben	
  dan	
  ook	
  
van	
  mening	
  dat	
  de	
  rehabilitatie	
  van	
  de	
  religieuze	
  attitude	
  op	
  deze	
  manier	
  onvoldoende	
  van	
  de	
  grond	
  
komt.	
  Dit	
   komt	
  omdat	
  De	
  Rijks	
   sober	
  atheïsme	
  wordt	
  opgesloten	
  binnen	
  de	
  grenzen	
  van	
  de	
  werk-­‐
zaamheid.	
  Zo	
   is	
  er	
  moeilijk	
  een	
  werkzaam	
  verschil	
  te	
  zien	
  met	
  universeel	
  atheïsme	
  dat	
   immers	
  ook	
  
alle	
  kaarten	
  op	
  de	
  werkzaamheid	
  van	
  een	
  evolutionair	
  geïnterpreteerde	
  ethiek	
  zal	
  zetten.	
  	
  
	
  
Intermezzo	
  
Wetenschap	
  is	
  ook	
  altijd	
  deels	
  biografisch	
  bepaald.	
  Daarom	
  is	
  het	
  op	
  deze	
  plek	
  ook	
  goed	
  om	
  transpa-­‐
rant	
  te	
  zijn	
  en	
  een	
  ervaringsfeit	
  in	
  te	
  voeren.	
  Ik	
  ben	
  zelf	
  in	
  mijn	
  leven	
  door	
  de	
  drie	
  fases	
  die	
  De	
  Rijk	
  
beschrijft	
  heengegaan.	
  Eerst	
  was	
  ik	
  universeel	
  atheïst,	
  toen	
  atheïst	
  met	
  een	
  religieuze	
  attitude	
  (sober	
  
atheïst,	
  zou	
  De	
  Rijk	
  zeggen),	
  ten	
  slotte	
  christen.	
  In	
  elk	
  van	
  die	
  drie	
  fases	
  ging	
  het	
  echter	
  om	
  waarheid,	
  
ook	
  in	
  die	
  tweede	
  fase.	
  Ik	
  was	
  toen	
  erg	
  zoekende	
  en	
  globaal	
  gesproken	
  zou	
  ik	
  mijzelf	
  in	
  die	
  fase	
  mis-­‐
schien	
   het	
   beste	
   kunnen	
   beschrijven	
   als	
   een	
   aanhanger	
   van	
   een	
  Westerse	
   vorm	
   van	
   boeddhisme.	
  
Maar	
  ook	
  toen	
  ging	
  het	
  mij	
  om	
  waarheid,	
  namelijk	
  dat	
  de	
  dingen	
  zo	
  zijn	
  zoals	
  het	
  boeddhisme	
  stelt	
  
(namelijk	
  dat	
  er	
  bijvoorbeeld	
  geen	
  persoonlijk	
  God	
   is,	
  dat	
  het	
  gaat	
  om	
  loslaten,	
  dat	
  uiteindelijk	
  het	
  
eigen	
  ik	
  ook	
  tot	
  Maya	
  behoort	
  etc.	
  etc.).	
  Werkzaamheid	
  was	
  voor	
  de	
  sober	
  atheïst	
  die	
  ik	
  was	
  echt	
  te	
  
weinig	
   geweest,	
   te	
   schraal:	
   je	
  was	
   toch	
   voor	
  het	
  eerst	
  met	
  het	
  hogere	
  bezig?	
  Met	
  datgene	
  wat	
   je	
  
omvat?	
  Met	
  ‘omhoogdenken’?	
  Werkzaamheid	
  is	
  dan	
  een	
  te	
  schriele	
  categorie;	
  in	
  mijn	
  beleving	
  is	
  het	
  
wezenlijk	
   voor	
  een	
   religieuze	
  attitude	
  dat	
  het	
  om	
  waarheid	
   gaat.	
  Om	
  waarheid	
  die	
   is	
   verankerd	
   in	
  
correspondentie	
  en	
  coherentie.	
  	
  

	
  
6	
   Slot	
  
Eerst	
  een	
  korte	
  methodische	
  evaluatie.	
  De	
  Rijk	
   is	
  geen	
  typisch	
  postmodern	
  denker.	
  Daarvoor	
  hecht	
  
hij	
   te	
   veel	
  waarde	
   aan	
   exacte	
   definiëring	
   en	
   argumentatie.	
   De	
   Rijk	
   blijft	
   aanspraak	
  maken	
   op	
   een	
  
door	
   ons	
   allen	
   gedeelde	
   argumentatief	
   te	
   betreden	
   ruimte,	
   iets	
  wat	
   de	
   postmoderne	
   denker	
   juist	
  
loslaat.	
  Deze	
   insteek	
  bij	
   analytische,	
  definitorische	
  en	
  argumentatieve	
   scherpte	
  hangt	
   zeker	
   samen	
  
met	
  de	
  mediëvist	
  De	
  Rijk.	
  Ik	
  vind	
  dit	
  methodische	
  aspect	
  van	
  grote	
  waarde,	
  al	
  kon	
  ik	
  niet	
  alle	
  conclu-­‐
sies	
  van	
  De	
  Rijk	
  delen.	
  Daarover	
  nu	
  een	
  samenvattend	
  woord.	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
53	
  Hij	
  beroept	
  zich	
  daarbij	
  op	
  De	
  Waal,	
  p.	
  193,	
  zie	
  bv.	
  F.	
  de	
  Waal,	
  Good	
  Natured:	
  The	
  Origins	
  of	
  Right	
  and	
  Wrong	
  
in	
  Humans	
  and	
  Other	
  Animals,	
  Cambridge,	
  MA:	
  Harvard	
  University	
  Press,	
  1996.	
  
54	
  Zie	
  p.	
  173-­‐196.	
  Afgezien	
  van	
  het	
  feit	
  dat	
  ik	
  van	
  mening	
  ben	
  dat	
  een	
  evolutionaire	
  ethiek	
  onhoudbaar	
  is.	
  Uit	
  
werkzaamheid	
  en	
  utiliteit	
  ontstaat	
  geen	
  ethiek,	
  dat	
  is	
  de	
  naturalistic	
  fallacy,	
  volgens	
  G.E.	
  Moore:	
  ‘No	
  ought	
  
from	
  an	
  is’.	
  	
  



De	
  kritiek	
  van	
  De	
  Rijk	
  op	
  het	
  nu	
  dominante	
  universele	
  atheïsme	
  vind	
  ik	
  overtuigend.	
  Deze	
  kri-­‐
tiek	
  zou	
  nog	
  verder	
  versterkt	
  kunnen	
  worden	
  door	
  de	
  vaak	
  te	
  grote	
  zekerheidsclaims	
  van	
  universeel	
  
atheïstische	
  denkers	
  onder	
  te	
  kritiek	
  te	
  stellen.	
  Ze	
  werken	
  nogal	
  eens	
  met	
  even	
  ongefundeerd	
  hoge	
  
zekerheidsclaims	
  als	
  hun	
  gelovige	
  tegenpolen.55	
  	
  

Ik	
  erken	
  ook	
  het	
  belang	
  van	
  de	
  rehabilitatie	
  van	
  wat	
  door	
  De	
  Rijk	
  hier	
  ‘sober	
  atheïsme’	
  is	
  ge-­‐
noemd;	
  ik	
  spreek	
  echter	
  liever	
  van	
  het	
  hebben	
  van	
  een	
  religieuze	
  attitude,	
  het	
  serieus	
  nemen	
  van	
  de	
  
‘sensus	
  divinitatis’.	
  Deze	
  termen	
  staan	
  ook	
  open	
  voor	
  een	
  nadere	
  theïstische	
  invulling.	
  Terecht	
  wees	
  
De	
  Rijk	
  daarbij	
  op	
  het	
  feit	
  dat	
  velen	
  zich	
  koesteren	
  in	
  een	
  scheefgetrokken	
  beeld	
  van	
  de	
  Verlichting:	
  
alsof	
  al	
  deze	
  denkers,	
  Kant	
  voorop,	
  universele	
  atheïsten	
  waren.	
  De	
  Rijk	
  laat	
  echter	
  zien	
  dat	
  deze	
  cory-­‐
feeën	
  open	
   stonden	
   voor	
  de	
   ‘sensus	
  divinitatis’.	
   Toch	
   zou	
   ik	
  De	
  Rijks	
   godsdienstfilosofische	
  positie	
  
ook	
  willen	
  onderscheiden	
  van	
  die	
  van	
  Kant,	
  de	
  figuur	
  waar	
  hij	
  zich	
  toch	
  sterk	
  mee	
  lijkt	
  te	
  identifice-­‐
ren.	
  Kant	
  zelf	
  zou	
  ik	
  niet	
  als	
  een	
  sober	
  atheïst	
  willen	
  kwalificeren.	
  Zeker,	
  zijn	
  God	
  was	
  tegen	
  clerus,	
  
rite,	
  gebed,	
  kerk	
  en	
  dogma’s.	
  Maar	
  alles	
  welbeschouwd	
  is	
  de	
  clou	
  van	
  Kant	
  verder	
  toch	
  eerder	
  epis-­‐
temisch:	
  hij	
  moet	
  naar	
  mijn	
  mening	
  eerder	
  als	
  deïstisch	
  fideïst	
  gekwalificeerd	
  worden	
  dan	
  als	
  sober	
  
atheïst.	
  En	
  ook	
  zijn	
  fideïsme	
  is	
  anders	
  dan	
  het	
  moderne;	
  het	
  laat	
  zich,	
  zoals	
  bekend,	
  wel	
  met	
  de	
  rede	
  
staven,	
  alleen	
  loopt	
  dat	
  via	
  de	
  noodzaak	
  van	
  een	
  ultieme	
  verankering	
  van	
  de	
  Praktische	
  Rede.56	
  	
  	
  

De	
  kritiek	
  op	
  het	
  theïsme	
  was	
  voor	
  mij	
  niet	
  overtuigend.	
  Af	
  en	
  toe	
  betrapte	
  ik	
  De	
  Rijk	
  hier	
  op	
  
een	
  wat	
  emotieve	
  betoogtrant.	
  Los	
  daarvan	
  speelden	
  hier	
  dezelfde	
  redenen	
  als	
  bij	
  de	
  zwakke	
  plek-­‐
ken	
   in	
  de	
  ontvouwing	
  van	
  het	
  sober	
  atheïsme:	
  de	
  afwijzing	
  van	
  het	
  correspondentiecriterium	
  in	
  de	
  
waarheidstheorie,	
  het	
  daaraan	
  gekoppelde	
  nominalisme	
  en	
  de	
  niet	
  steeds	
  consequent	
  volgehouden	
  
sobere,	
  comparatieve	
  epistemologie.	
  Door	
  de	
  geslotenheid	
  voor	
  theïsme	
  is	
  De	
  Rijk	
  verder	
  niet	
  toe-­‐
gekomen	
  aan	
  een	
  evaluatie	
  van	
  de	
  historische	
  dimensie	
  van	
  theïstisch	
  geloof.	
  	
  

Ik	
  vind	
  het	
  een	
  gouden	
  greep	
  dat	
  De	
  Rijk	
  startte	
  bij	
  Pascal,	
  iemand	
  die	
  je	
  met	
  goed	
  recht	
  kunt	
  
positioneren	
  in	
  de	
  traditie	
  van	
  de	
  comparatieve	
  epistemologie.57	
  Daarom	
  wil	
  ik	
  ook	
  eindigen	
  met	
  de	
  
in	
  mijn	
  ogen	
  epistemisch	
  zo	
  sobere	
  Pascal.	
   In	
  dezelfde	
  categorie	
  XIII	
  over	
  Overgave	
  en	
  gebruik	
  van	
  
het	
  verstand	
  schrijft	
  Pascal:	
  	
  

	
  
170:	
  Overgave	
  
Men	
  moet	
  kunnen	
  twijfelen	
  waar	
  dat	
  nodig	
  is,	
  zeker	
  zijn	
  waar	
  dat	
  nodig	
  is,	
  en	
  zich	
  overgeven	
  
waar	
  dat	
  nodig	
  is.	
  Wie	
  zo	
  niet	
  te	
  werk	
  gaat	
  begrijpt	
  niet	
  wat	
  de	
  kracht	
  van	
  het	
  verstand	
  is.	
  Er	
  
zijn	
   er	
   die	
   tegen	
   deze	
   drie	
   beginselen	
   zondigen,	
   hetzij	
   doordat	
   ze,	
   omdat	
   ze	
   van	
   bewijzen	
  
geen	
  verstand	
  hebben,	
  beweren	
  dat	
  alles	
  te	
  bewijzen	
  is,	
  hetzij	
  doordat	
  ze	
  aan	
  alles	
  twijfelen,	
  
omdat	
  ze	
  niet	
  weten	
  wanneer	
  je	
  je	
  moet	
  overgeven,	
  hetzij	
  doordat	
  ze	
  zich	
  in	
  alles	
  overgeven,	
  
omdat	
  ze	
  niet	
  weten	
  wanneer	
  je	
  een	
  oordeel	
  moet	
  hebben.	
  	
  

Scepticus,	
  wiskundige,	
  christen:	
  twijfel,	
  stelligheid,	
  overgave.58	
  
	
  
In	
  onze	
  huidige	
  context	
   is	
  er	
  veel	
  meer	
  argumentatie	
  nodig	
  om	
  ook	
  maar	
  enigszins	
  die	
  derde	
  term,	
  
christen,	
  te	
  rechtvaardigen.	
  In	
  elk	
  geval	
  hebben	
  we	
  het	
  daar	
  in	
  dit	
  betoog	
  nog	
  niet	
  over	
  gehad	
  (dan	
  
zou	
  de	
  historische	
  dimensie	
  van	
  het	
  christelijk	
  geloof	
  volop	
  gaan	
  meespelen!).	
  Maar	
  plaats	
  je	
  op	
  die	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
55	
   Zie	
   voor	
  een	
   situering	
  van	
  geloof	
   tussen	
  dogmatisme	
  en	
   scepsis:	
  Die	
  alle	
   verstand	
   te	
  boven	
  gaat?	
  Verant-­‐
woord	
  geloof	
  tussen	
  dogmatisme	
  en	
  scepsis.	
  Guus	
  Labooy,	
  Nico	
  den	
  Bok,	
  Arend	
  Roos	
  (red.),	
  Zoetermeer	
  2009.	
  
56	
  Zie	
  Allen	
  Wood,	
  ‘Rational	
  theology,	
  moral	
  Faith	
  and	
  religion’	
  in:	
  Paul	
  Guyer,	
  ed.,	
  The	
  Cambridge	
  Companion	
  
to	
  Kant,	
  Cambridge	
  1992,	
  394-­‐416.	
  
57	
  Klaas	
  Bom,	
  De	
  Ruimte	
  van	
  het	
  Hart,	
  kennen	
  en	
  willen	
  in	
  de	
  antropologie	
  van	
  Blaise	
  Pascal,	
  Assen	
  1999.	
  
58	
  Blaise	
  Pascal,	
  Gedachten,	
  Vertaling	
  en	
  aantekeningen	
  Frank	
  de	
  Graaff,	
  Amsterdam	
  1997,	
  77.	
  



derde	
  plek	
  ‘theïst’,	
  dan	
  zou	
  ik	
  willen	
  zeggen	
  dat	
  mijn	
  betoog	
  gelezen	
  mag	
  worden	
  als	
  een	
  voetnoot	
  
bij	
  deze	
  briljante	
  gedachte	
  van	
  Pascal.	
   In	
  hoeverre	
   is	
  De	
  Rijk	
  bij	
  Pascal	
  als	
   zijn	
   startpunt	
  gebleven?	
  
Zou	
  Pascal	
  in	
  De	
  Rijk	
  toch	
  niet	
  een	
  mengsel	
  van	
  twijfel	
  en	
  stelligheid	
  zien?	
  	
  

	
  
Ds.	
  G.H.	
  Labooy	
  


