
159

Theoretisch artikel

Lichaam-geesttheorieën en vrijheid
Guus Labooy

Samenvatting

De auteur schetst het landschap van de philosophy of mind; een popularisering van complexe filosofische 

thema’s voor geïnteresseerden vanuit de GGZ. Hij start vanuit de bevreemdende ervaring dat DBS (deep 

brain stimulation) een positief effect heeft op patiënten met dwangstoornissen. Zijn onze gedachten dan 

inderdaad alleen maar neurobiologische stroomstootjes? Achtereenvolgens beschrijft de auteur de ver-

schillende visies op het lichaam-geestprobleem: fysicalisme, dualisme en de compositievisie, teruggaand 

op (onder andere) Duns Scotus (1265-1308). De auteur weet juist het laatste model te verbinden met 

zowel vrijheid gezien als verlangen (disposities) als vrijheid gezien als een vermogen tot alternativiteit. 

Op grond daarvan prefereert hij de compositievisie boven dualisme en (soft) fysicalisme. 

Trefwoorden: philosophy of mind, neurowetenschap, fysicalisme, vrijheid, compositie van lichaam en 

geest.

Inleiding

Op het Vlaams Congres voor de Geestelijke 
Gezondheidszorg in 2007 werd ik geconfronteerd 
met het bestaan van deep brain stimulation (DBS). 
Zes patiënten uit Leuven met therapieresistente 
vormen van OCD (dwangziekte) kregen een kleine 
elektrode in hun hersenen geïmplanteerd, een 
soort pacemaker in je hersenen (Gabriels, 2003). 
En er ontstond een significante verbetering van 
het klachtenpatroon door deze continue prikkeling. 
Die elektrode in de hersenen doet onweerstaanbaar 
aan de film The Matrix denken!1 Zijn wij dan toch 
computers? Maar dat is in The Matrix toch juist niet 
de boodschap? De strijd is tegen de computers die 
de macht over willen nemen. Hoe dan ook, dit spec-
taculaire DBS-verhaal laat heel wat monden open-
vallen van verbazing. Filosofische vragen beginnen 
te rijzen: wat is de mens, ons brein, onze geest? Op 
het congres van de CVPPP Hersenspinsels? heb ik in 

het kader van de stream over neurowetenschap en 
vrije wil een inleiding gehouden over neuroweten-
schap en filosofie. Een bewerking van dat betoog 
volgt hier. Eerst een overzichtsbeeld van de huidige 
visies op de verhouding van lichaam en geest, dan 
een verdiepend betoog over de vraag wat vrijheid 
precies is.

Overzicht van enkele centrale visies op 
het lichaam-geestprobleem

Wat is ons brein, onze geest?2 Deze grote vraag 
wordt tegenwoordig vooral overdacht binnen de 
philosophy of mind, een vak binnen de filosofie. Ik 
deel die philosophy of mind als volgt in: 

1. fysicalisme (modern)
	 a. hard fysicalisme
	 b. soft fysicalisme
2. dualisme (Descartes)

Psyche & Geloof 23 (2012), nr. 3,  pag. 159-166

PG_23_3_DEF.indd   159 13-08-2012   14:06:36



160

Guus Labooy

3. �compositie van lichaam en geest (Middel-
eeuwen en traditie tot en met de achttiende 
eeuw)

Dit is een zeer grofkorrelige indeling die bovendien 
betwistbaar is, maar wie iets eenvoudig wil vertel-
len moet ergens beginnen. We gaan deze visies 
stuk voor stuk nalopen.

Fysicalisme

Fysicalisme, ook wel materialisme genoemd, is 
sinds de Verlichting sterk in opkomst. In zekere 
zin is Spinoza één van de voorvaderen ervan.3 Een 
fysicalist is van mening dat alles in de mens uit-
eindelijk bestaat uit biologie, uit iets materieels. 
Uit iets dat je kunt meten (stroompjes) of wegen. 
Dit is nu zonder meer de dominante wijsgerige 
stroming. Zoals de filosoof Kim (1996, 211) het 
uitdrukt: ‘In het huidige debat is […] fysicalisme 
het uitgangspunt, niet langer de conclusie die nog 
zou moeten worden bewezen.’ Dit culturele pluche 
maakt de vertegenwoordigers echter soms wel wat 
lui: men denkt klaar te zijn met het ontwerpen van 
een kloppende (coherente) versie van fysicalisme, 
terwijl men niet de noodzaak voelt om aan te tonen 
dat dit fysicalisme waar is.

Fysicalisme heb je in twee versies, hard en soft. 
Harde materialisten zeggen dat alles volstrekt her-
leidbaar is tot materie. Neem de vergelijking met 
een computer: mentale processen zijn herleidbaar 
tot actiepotentialen in de hersenen zoals een com-
puter uiteindelijk ook niet veel meer is dan kleine 
stroompjes. De softe fysicalist wil niet zo ver gaan: 
alles is wel materie, maar niet alles is herleidbaar 
tot materie. De betekenis van begrippen in onze 
geest kun je bijvoorbeeld niet tot materie herleiden, 
en de ervaring van bijvoorbeeld pijn of rood (de zo 
genaamde qualia) ook niet. Denk ter vergelijking 
aan een standbeeld: natuurlijk is het helemaal van 
marmer. Maar de esthetische betekenis van het 
standbeeld is toch niet herleidbaar tot alleen maar 
marmer? Dan zou je strikt genomen de David 
van Michelangelo kunnen vergruizen zonder de 
esthetische waarde te vernietigen. Vanwege dat 
vasthouden aan het onherleidbare van ervaring en 
betekenis wordt dit materialisme wel non-reductive 
physicalism (NRP) genoemd. Ik ga eerst nader in op 
het harde materialisme. 

Hard fysicalisme

Hard materialisme is een moeilijk te begrijpen doc-
trine, als het al helemaal te begrijpen is: de herse-
nen, zo zei De La Mettrie in de achttiende eeuw al, 
scheiden gedachten uit zoals nieren urine. Mentale 
ervaringen zijn dus niets anders dan actiepotenti-
alen. Er zijn allerlei vormen van dit harde materi-
alisme ontwikkeld: identiteits-theorie; eliminatie-
theorie; intentional stance-theorie.4

Volgens bijvoorbeeld de intentional stance-theorie 
(bijvoorbeeld Dennett, 2011) heeft het gebruik van 
mentale uitspraken als ‘Hans wil graag gaan vissen’ 
te maken met een bepaald standpunt (stance) dat wij 
innemen: wij schrijven ergens intentionaliteit aan 
toe. Je kunt mentale predicaten als ‘Hans wil graag 
gaan vissen’ vergelijken met coördinaten op een we-
reldbol. Die coördinaten zijn er natuurlijk ook niet 
in het echt, het is alleen maar een handige en heel 
exacte manier van indelen. Dat betekent dat volgens 
de intentional stance-theorie een zin als ‘Hans wil 
graag gaan vissen’ uiteindelijk precies eender is als 
‘de ijsbeer wil naar de pool om vis te vinden’ of ‘deze 
macromolecuul wil zichzelf dupliceren’. Telkens 
kiezen wij het standpunt van de intentionaliteit, 
maar dat zegt meer over ons dan over de werkelijk-
heid. Kennelijk is het toeschrijven van intentionali-
teit een handige manier van beschrijven.

Wat is de sterkte en aantrekkingskracht van 
hard materialisme? Ik denk dat de kracht van deze 
visies schuilt in de ogenschijnlijke eenvoud: je lijkt 
hiermee het probleem van het bewustzijn op te los-
sen. Dus eindelijk is het raadsel ‘mens’ in poten-
tie opgelost! Deze visie belooft immers een strakke 
koppeling tussen neurowetenschap en mentale fe-
nomenen: ontrafel de neurowetenschap, dan ontra-
fel je de mens! Maar wordt het raadsel opgelost of 
alleen maar weggemoffeld? Kunnen we werkelijk 
geloven dat je fenomenen als bewustzijn, kennen, 
willen en de ervaring van bijvoorbeeld pijn of rood 
(qualia) restloos kunt reduceren tot stroompjes in 
de hersenen? Het blijft voor velen moeilijk te gelo-
ven. Men spreekt dan ook van een explanatory gap: 
er gaapt een kloof tussen bewustzijn en neuronen, 
je kunt het een niet in termen van het ander uitleg-
gen (Block, 1994, 211).

Bovendien wordt er ook niet altijd even nauw-
keurig gewerkt. Ik geef één pakkend voorbeeld van 
een fout uit het hart van de geschiedenis van het 

PG_23_3_DEF.indd   160 13-08-2012   14:06:36



161

Lichaam-geesttheorieën en vrijheid

harde materialisme. Het begon in de vijftiger jaren 
met Smart (1969) die stelde: ‘Een mentale gebeur-
tenis is een hersengebeurtenis, net zoals bliksem 
elektriciteit is.’ Hoewel de eenvoud van deze one-
liner dit idee misschien wel vleugels gaf, is dit een 
schoolvoorbeeld van het je laten vangen in het web 
van de taal. Wittgenstein en Russell, twee kopstuk-
ken in de moderne filosofie, hebben ons de ogen 
geopend voor dit soort valkuilen (deze valkuilen van 
de taal waren overigens juist in de middeleeuwse 
filosofie al zeer bekend!). Want wat betekent het 
begrip ‘is’ hier? Neem drie zinnetjes met ‘is’: 

1. Els is de zus van Frank
2. Bobbie is een hond
3. bliksem is elektrische ontlading

Bij oppervlakkige beschouwing is de structuur van 
deze zinnen steeds hetzelfde, maar op de bodem (de 
logische structuur) gebeurt er telkens iets anders. 
De standaardanalyse (dit valt onder de ‘logica’, een 
speciaal vak binnen de filosofie) van deze zinnen 
stelt namelijk dat er hier drie verschillende vormen 
van ‘is’ zijn: 

1. is van identiteit (logisch symbool =)
2. is van predicatie (logisch symbool Fa)
3. �is van materiële implicatie (logisch 
    symbool →)

Alleen in de eerste zin is er sprake van het ‘is’ van 
identiteit. In de tweede staat het ‘is’ van predica-
tie (losjes gezegd: een eigenschap toekennen aan 
een drager). In de derde draait het om wat men de 
materiële implicatie noemt.5 Een als-dan-verband, je 
kunt het ook klasse-inclusie noemen: de klasse van 
bliksem valt binnen de klasse van elektrische ont-
lading. In ‘bliksem is elektrische ontlading’ draait 
het dus niet om identiteit. Maar dan staat er dus 
ook geen identiteitsteken in een zin als ‘een men-
tale gebeurtenis is een hersengebeurtenis.’ Maar 
waarom dan toch mind-body-identity-theory? Dit 
is een dubbelheid, een weeffout in de identiteits-
theorie. Door deze weeffout is de theorie hinkend 
begonnen en met dat hinken is het eigenlijk nooit 
goed gekomen.6

Vanwege weeffouten, logische tekortkomingen 
maar vooral vanwege de ‘explanatory gap’ werden 

veel filosofen rond het begin van de jaren tachtig 
ontevreden met het harde materialisme: alles redu-
ceren tot alleen maar materie was voor velen een 
weinig plausibel spoor. Er werd daarom iets anders 
ontwikkeld: soft physicalism. Dit ‘softe fysicalisme’ 
(term van Swinburne, 1997) is een theorie die veel 
waarschijnlijker is; het is een visie die meer recht 
doet aan de gewone werkelijkheid.

Soft fysicalisme

De softe fysicalist ziet het mentale als een aspect van 
de hersenen. Vergelijk het met kleuren: zoals ‘geel’ 
altijd een aspect is van een bepaald oppervlak, bij-
voorbeeld van een herfstblad, en zonder een opper-
vlak zelfs ondenkbaar is, zo is geest ook niet mogelijk 
zonder actiepotentialen in hersencellen. De herse-
nen hebben dus gewoon twee ‘gezichten’: mind and 
body. Omdat de meeste filosofische energie op dit 
gebied is gericht, zijn er letterlijk tientallen vormen 
van ontwikkeld. Daar ga ik in dit kader niet verder 
op in. Wat alle theorieën gemeenschappelijk hebben 
is het fysicalisme: het mentale is ondenkbaar zon-
der hersenen. Het tweede wat ze gemeen hebben 
is dat niet reduceerbare: het mentale is net zomin 
reduceerbaar als de schoonheid van een standbeeld. 
De theorie is meestal uitgebouwd met gebruikma-
king van het middeleeuwse begrip ‘superveniën-
tie’ (= direct komen na, volgen op). Dit werd in de 
middeleeuwse wijsbegeerte echter gebruikt om een 
ander probleem te doordenken, namelijk: waarom is 
honing zoet? (Labooy, 2007). Het zoete werd geacht 
te superveniëren, direct te volgen op de fysische eigen-
schappen van honing. Daarmee bedoelde men dat 
de fysische eigenschappen het ‘zoet zijn’ dus op de 
één of andere manier ‘realiseren’.

Soft fysicalisme lijkt een goede kandidaat voor 
de doordenking van de psychiatrie. Door velen 
wordt er in principe vanuit dit model gewerkt, ik 
noem Lynne Rudder Baker (2011), maar ook bij-
voorbeeld op het terrein van de godsdienstfilosofie 
Nancey Murphy (1998). Het non-reductionisme 
geeft ruimte aan het specifiek menselijke, aan het 
humane. Ik stem dus in met de intenties van deze 
richting in de philosophy of mind.

Maar het is toch niet te vroeg gejuicht? Want één 
van de centrale bouwstenen van soft fysicalisme 
is dat het brein de mentale dimensie op de één of 
andere manier realiseert. Denk even aan het oor-

PG_23_3_DEF.indd   161 13-08-2012   14:06:36



162

spronkelijke middeleeuwse voorbeeld: verander je 
de moleculen van honing, dan wordt de smaak an-
ders. Het is niet andersom: dat je door de smaak te 
veranderen, de moleculen verandert. Dat is precies 
de clou van superveniëntie. En inderdaad is dit de 
conclusie van vele filosofen, onder andere van bij-
voorbeeld Kim: in dit model realiseert het brein de 
mentale toestanden. Daarom is het mentale in dit 
model inert. De neurobiologie is ‘in charge’ (Kim, 
1995, 2011). Want hoewel het mentale onreduceer-
baar is, het werkt niet! Het is het schuim op de 
golven van de zee: wel werkelijk in de gewone zin 
van dat woord, niet ‘werkelijk’ in de etymologische 
zin van dat woord.7

Toegespitst op de psychiatrie zou men bijvoor-
beeld deze vraag kunnen stellen: hoe verklaart men 
binnen dit model het succes van psychotherapie? 
Hoe verklaart men dat psychotherapie zelfs in-
vloed blijkt te hebben op neurobiologisch niveau? 
(Schwartz, 1999) Dat is een lastig probleem voor 
de verdedigers van soft fysicalisme. Misschien moet 
je het zo proberen: zeker, psychofarmaca is in deze 
visie te vergelijken met de voordeur. Maar kennelijk 
kun je via de achterdeur van gesprek (en dus menta-
le eigenschappen) toch ook bij de echte neurobiolo-
gische bouwstenen komen? Hier valt nog veel werk 
te doen voor de aanhangers van soft fysicalisme.

Ik concludeer: de kracht van het fysicalisme in 
zowel haar softe als harde vorm is 1) je doet recht 
aan de grote verwevenheid tussen mind and body 
en 2) je kunt neurobiologische disposities (mecha-
nismen) goed plaatsen. Je kunt dus goed plaatsen 
waarom een bepaalde verandering in de neurobio-
logie effect heeft op de mentale dimensie. Deze 
twee sterke punten van het fysicalisme moeten door 
elke alternatieve theorie worden geëvenaard of ver-
beterd. De zwakke punten van het harde fysicalis-
me hebben we gezien: onder andere de explanatory 
gap. Het zwakke punt van het softe fysicalisme dat 
ik hier genoemd heb is de vraag of zo het mentale 
niet werkeloos wordt. Druist dat niet in tegen onze 
gangbare visie op het mentale? We hebben toch wat 
te kiezen? We zijn toch geen automaten?8

Dualisme

Is er eigenlijk wel een alternatief voor fysicalisme? 
Men denkt dan aan het dualisme van Descartes: 
twee zich los tot elkaar verhoudende substanties, 

de uitgebreide en de denkende (res cogitans en res 
extensa). Moeten we terug naar Descartes? Er is ech-
ter in de filosofie veel scherpe kritiek op zijn dualis-
tische voorstelling van het menszijn. Ik onderschrijf 
de argumenten van moderne toonaangevende 
fysicalisten tegen het dualisme van Descartes. De 
sterke punten van het fysicalisme die we hierboven 
noemden, kunnen in het dualisme van Descartes 
niet goed geplaatst worden: zijn dualisme doet geen 
recht aan de grote verwevenheid tussen mind and 
body en kan dus ook neurobiologische disposities 
(mechanismen) niet goed verklaren. Ook kan Des-
cartes de individualiteit van ziel niet verklaren, maar 
dat voert erg ver voor dit moment.9

Onbekend alternatief: de mens als composi-
tie van lichaam en geest

Toch is er nog een andere visie, zoals bleek uit 
mijn schema: een compositie van lichaam en ziel 
(Middeleeuwen en de scholastieke traditie tot en 
met de achttiende eeuw). Het is wel begrijpelijk 
dat deze visie uit ons blikveld is verdwenen, want 
bijna iedereen laat de geschiedenis van het denken 
over lichaam en geest met Descartes beginnen, sla 
alle standaardwerken in de philosophy of mind er 
maar op na (Kim, 1996; Heil, 2004). Alsof er voor 
de zeventiende eeuw geen filosofie bestond.10 Ik 
meen echter dat we onszelf met deze blikvernau-
wing tekort doen: het idee van lichaam en ziel als 
compositie heeft sterke kanten die de moeite van 
het overdenken waard zijn, zeker in het licht van de 
tekorten van de moderne alternatieve theorieën. Je 
kunt deze visie associëren met namen als Thomas 
van Aquino en Duns Scotus en ze was zes eeuwen 
lang prominent aanwezig op de universiteiten, ruw-
weg van 1200 tot 1800. Op zich al een reden om 
haar te kennen. En als er één visie met de ‘christe-
lijke’ geassocieerd zou mogen worden, dan is het 
eerder deze, niet die van Descartes. 

Wat behelst deze compositievisie? Bij een com-
positie zijn er, net als bij het dualisme van Des-
cartes, wel twee verschillende substanties, lichaam 
en ziel, maar tegelijk blijft er de mogelijkheid van 
een heel diepe verwevenheid van beide in de com-
positie. Dit laatste heeft dit model gemeen met het 
(softe) fysicalisme. Maar anders dan het softe fy-
sicalisme heeft dit model wel plek voor een geest 
die ertoe doet: vrijheid kun je zo wel recht doen! 

Guus Labooy

PG_23_3_DEF.indd   162 13-08-2012   14:06:36



163

Dit is omdat het mentale niet alleen maar een on-
reduceerbaar aspect is van het fysische: het bezit 
ook een ontologische zelfstandigheid. Vanwege 
deze ontologische zelfstandigheid – ik leg dit straks 
nader uit – blijft de vrijheid gegarandeerd.

Eerst een korte verduidelijking van dat eerste 
kenmerk, de innige verwevenheid. Binnen de com-
positie is de ziel de vorm van het lichaam en zorgt 
voor haar bezieling en sensitiviteit. Zoals elke mid-
deleeuwer zag bijvoorbeeld Duns Scotus de ziel (La-
tijn: anima!) óók als de animation, de bezieling van 
het lichaam.11 Er is hier dan ook geen sprake van 
dualisme maar van een compositie tussen lichaam 
en ziel: ze zijn bij elkaar geplaatst, heel intiem met 
elkaar verweven. De een is het leven van de ander.

Maar tegelijk is het wel denkbaar dat ze los van 
elkaar bestaan, want de ziel is geen aspect van het 
brein. Het is niet zoals bijvoorbeeld bij de kleur van 
een oppervlak, hier gaat het daarentegen om twee 
verschillende ‘substanties’.12 Anders gezegd: ze 
kunnen los van elkaar zijn/bestaan, er is voor beide 
ontologische (dat betekent: het zijn betreffend13) on-
afhankelijkheid van elkaar. Niet dat de ware mens de 
losse geest is, de mens is nu juist de samenstelling, 
de compositie van beide! Maar omdat de geest wel 
een eigen ‘standbeen’ heeft en niet voor wat betreft 
haar hele zijn rust op de neurobiologie, kan zij ook 
sturing geven. Hiermee wordt dus het zwakke punt 
van het soft fysicalisme vermeden. Daar gold im-
mers dat de actiepotentialen onherroepelijk de men-
tale dimensie moeten realiseren. Daardoor werkt het 
mentale echter niet meer, aldus bijvoorbeeld Kim, 
iets wat een bittere pil voor de totale breedte van 
onze cultuur zou betekenen: wij zijn dan toch au-
tomaten waarbij de hele mentale dimensie in feite 
‘niets doet’. Deze barrière is er niet in de analyse van 
bijvoorbeeld Duns: daar houdt de ziel een duidelijke 
ontologische zelfstandigheid, ze is niet het resultaat 
van de actiepotentialen. 

Omdat deze compositievisie dus de sterke kanten 
van de andere visies in zich verenigt, ben ik ervan 
overtuigd dat zowel de filosofie van de psychiatrie 
als de philosophy of mind veel kan hebben aan deze 
middeleeuwse bouwsteen (Labooy, 2007).

DBS en neurobiologische disposities

In The Matrix krijgen Trinity en Neo telkens een 
elektrode in hun hoofd en dan ‘stappen’ ze de 

Matrix in. In de Matrix woeden dan de martial 
arts-gevechten, en een dood daar is ook een echte 
dood in de werkelijke wereld (behalve één keer bij 
Neo). Dat suggereert dat er een grote mate van 
gelijkwaardigheid is tussen het essentiële van een 
‘ik’ en de computer waarin dat ik binnentreedt. 
Misschien is dat essentiële dus wel van dezelfde 
aard als die computer, als de Matrix: elektrische 
ontlading. Ik geloof niet dat The Matrix daar ver-
der een eenduidige clou voor aanreikt, The Matrix 
is natuurlijk vooral een goede film die bovendien 
stimuleert tot reflectie. Dat doet DBS ook. Ik zie 
DBS als een nieuw voorbeeld van het feit dat er 
in ons brein neurobiologische patronen zijn (tech-
nisch gezegd: neurobiologische disposities). Die 
patronen kunnen we kennelijk niet alleen farma-
cologisch maar ook elektronisch op een gunstige 
manier beïnvloeden. Dat we dat kunnen, wisten 
we natuurlijk al heel lang (ECT), maar nu treedt 
er een beduidende verfijning op, zo lijkt het. Die 
mogelijkheid om patronen te beïnvloeden neemt 
de vrijheid niet weg, want vrijheid is nu eenmaal 
niet die situatie waarin er geen enkele invloed op 
ons inwerkt. Wie dat denkt, identificeert vrijheid 
met willekeur. Natuurlijk hebben neurobiologische 
patronen, disposities, invloed op ons. Vrijheid staat 
niet in tegenstelling tot neurobiologische patronen 
en disposities, maar valt er ook niet mee samen. 
Die ingewikkelde verhouding tussen beide is het 
onderwerp van mijn beknopte slotparagraaf.

Vrijheid en disposities

Het christelijk geloof onderscheidde in haar den-
ken over de vrije wil altijd juist deze twee dimen-
sies: in de vrije wil zit de notie van verlangen en de 
notie van een vermogen tot alternativiteit. Die eerste 
dimensie van verlangen hoor je in ‘ik wil een siga-
ret’. Het gaat hier om een gerichtheid, een neiging, 
een ‘graag willen’. Ik noem dit aspect met een tech-
nisch-filosofisch woord een ‘dispositie’. Als je roker 
bent heb je dus een dispositie tot het opsteken van 
een sigaret. Hierbij spelen uiteraard allerlei neuro-
biologische factoren een rol, zo’n dispositie heeft 
een sterke neurobiologische verankering. Ook 
allerlei psychodynamische fenomenen kun je met 
het begrip ‘dispositie’ beschrijven. Zowel bewuste 
als onbewuste fenomenen, denk bijvoorbeeld aan 
oedipale neigingen of gehechtheden. Ook deze 

Lichaam-geesttheorieën en vrijheid

PG_23_3_DEF.indd   163 13-08-2012   14:06:36



164

ressorteren naadloos onder het technische begrip 
‘dispositie’ (je spreekt dan van psychodynamische 
disposities). Naast deze dispositionele dimensie in 
de vrije wil is er dus de dimensie van de alternativi-
teit (formele vrijheid14). Ik stel deze twee aspecten 
van de vrije wil aldus helder voor ogen: 

• vermogen tot alternativiteit, keuzevermogen;
• �vermogen tot waarde in iets stellen: verlangen, 

gerichtheid (disposities).
Het christelijk geloof wilde nu beide componenten 
rechtdoen. Vrijheid kan niet uitsluitend een vermo-
gen tot alternativiteit zijn: dan valt vrijheid samen 
met willekeur! Maar het kan ook niet uitsluitend 
een gerichtheid zijn of een gehechtheid (disposi-
tie): dan is er geen vrijheid als keuzevermogen en 
mis je het specifiek humane van de vrijheid. Dieren 
hebben uitsluitend gehechtheden, mensen kunnen 
zelf sturen in hun gehechtheden. Ze kunnen een 
bepaalde gehechtheid beamen of vetoën, iets wat 
je aan een tijger niet moet vragen! Ik kan dit alles 
het beste verduidelijken met het beeld van vectoren 
(wiskunde). Een vector kun je als een beeld zien 
van een kracht met een richting. Is de pijl langer, 
dan is de kracht groter, en de richting verbeeldt 
uiteraard de richting waarin de kracht werkt. 

Vectordiagram 1

Hierboven zie je vier vectoren, ieder met een rich-
ting, ieder met een bepaalde sterkte (de langste pijl 
heeft dus de grootste kracht). Deze pijlen verbeel-
den nu allerlei krachten, verlangens, gerichtheden 
in ons. Je kunt denken aan:

1. morele overwegingen
2. lichamelijke verlangens
3. gewoontepatronen
4. rationele argumenten 

Je kunt je makkelijk voorstellen dat elk van die 
krachten jou in een bepaalde richting stuwt. Ze 
‘motiveren’ je, zeggen we dan. In de laatste twintig 
jaar is er bovendien veel meer kennis gekomen van 
een neurobiologische dimensie bij deze krachten. 
Zeker bij 2 en 3 is dat zo: gewoontes scheppen een 
bepaald patroon in onze neurobiologie, in de netwer-
ken. Maar zelfs bij 1 en 4 speelt de neurobiologie op 

een bepaalde wijze een rol. Tot zover zal er weinig 
reden tot onenigheid zijn: hier hebben we de vrije wil 
als gerichtheid verbeeld én we hebben laten zien dat 
die gerichtheid niet altijd homogeen is. Als iemands 
vectoren allemaal dezelfde kant uit wijzen dan is hij 
waarschijnlijk gelukkiger dan dat zijn geweten de 
ene kant uitwijst en zijn zinnelijke verlangens de 
andere kant uit. Maar is dat wat je uiteindelijk doet 
nu een optelsom van de vectoren? Bij wiskunde leer 
je dat ook: je kunt die vectoren wiskundig bij elkaar 
optellen en dan komt er een resultante, een vector 
met een bepaalde richting en kracht. De som van de 
vectoren hierboven zou iets zijn als:

Vectordiagram 2

Is dat nu de menselijke wil? De som van de krach-
ten die in ons werken? Omdat de christelijke tra-
ditie ook vrijheid als vermogen tot alternativiteit 
hooghoudt, zou ik daar niet in mee willen gaan. 
Ik zou zeggen: de mens ziet die krachten in zich, 
maar moet ze beamen of vetoën. Je laat je motiveren 
(duwen/bewegen) door een (of een combinatie) van 
de krachten, en die beslissing is aan jou. Natuurlijk 
is dit vectorenmodel een gebrekkige metafoor, ik 
claim alleen dat hij geschikt is om dit springende 
punt te verhelderen: worden wij restloos bepaald 
door de som van de krachten in ons, of moeten wij 
de krachten die ons voortstuwen beamen of vetoën? 
De hoofdstroom van de klassieke christelijke tra-
ditie15 kiest nu voor dat laatste en komt zo op een 
combinatie van die twee componenten in de wil: een 
vermogen tot alternativiteit én een gerichtheid/ver-
langen.16 Uiteraard kunnen we zo een plek geven 
aan de neurobiologische disposities die de neurowe-
tenschap op het spoor is gekomen. Maar we kunnen 
ook een plek geven aan vrijheid als een vermogen tot 
alternativiteit. Vanwege dit laatste punt van de vrij-
heid als alternativiteit is het redelijker om onszelf te 
zien als een compositie van lichaam en ziel dan als 
louter materie, al dan niet reductief uitgelegd. 

noten

1	� The Matrix is een Amerikaanse sciencefiction-
film uit 1999, onder regie van de gebroeders 
Wachowski (Andy en Larry). The Matrix is een 

Guus Labooy

PG_23_3_DEF.indd   164 13-08-2012   14:06:37



165

trilogie en bestaat uit: The Matrix (1999), The 
Matrix Reloaded (2003) en The Matrix Revoluti-
ons (2003).

2	� Ziel en geest hebben op spreektaalniveau net 
andere connotaties. Op spreektaalniveau respec-
teer en gebruik ik veelal die connotaties. In deze 
studie werk ik echter niet met een principieel ver-
schil op het niveau van de filosofische antropo-
logie: op dat systematisch niveau gebruik ik de 
begrippen ziel en geest in feite als synoniem.

3	� Eigenlijk was hij een monist: hij zei dus dat 
beide substanties herleidbaar zijn tot één. Een 
groot verschil met het huidige materialisme is 
dat Spinoza dacht dat die éne substantie zich 
volgens noodzakelijke, wiskundige wetten 
moest gedragen. Een historische introductie op 
de betekenis van Spinoza: Israel (2001).

4	� Voor algemene introducties zie John Heil (2004) 
en Jaegwon Kim (1996).

5	 �De standaardanalyse binnen de logica van de zin 
is: voor elke x, als x B is, dan is x E. Met nog iets 
meer symbolen uit de logica ziet het er dan zo uit: 
voor elke x (Bx → Ex). De pijl staat hier dus voor 
‘als dan’, in vaktaal de ‘materiële implicatie’.

6	� Op zich was Smart zich van deze problemen 
bewust. Hij probeerde ze te repareren, onder 
andere door te focussen op theoretische iden-
titeit. Voor het verdere verloop van de reparatie 
werkzaamheden (dus verantwoorden wat voor 
soort ‘is’ dit dan precies is) zie bijvoorbeeld 
Cynthia Macdonald, Mind-body identity theories, 
London 1989.

7	� Zie voor een verdiepende argumentatie over dit 
punt mijn publicatie ‘O hemel, heb ik wel een 
ziel? Een argument voor de ontologisch onredu-
ceerbare ziel’, in Nederlands theologisch tijdschrift 
64/4, 2010, 301-315; Jeroen de Ridder en René 
van Woudenberg, ‘Een scotistisch argument 
voor dualisme’, in Tijdschrift voor filosofie, 72 
(2010), 529-555; Labooy, G.H., ‘Antwoord aan 
Jeroen de Ridder en René van Woudenberg’. 
Tijdschrift voor filosofie, 72, (2010), 557-580.

8 	� In dit artikel geef ik geen argumenten voor het 
bestaan van een meer robuuste vorm van vrij-
heid als alternativiteit (in mijn ogen ligt ove-
rigens de bewijslast van het feit dat wij robots 
zouden zijn bij degene die zoiets beweert). Zie 
hierover Labooy (2012) of Labooy (2007). Daar 

ook een analyse van bijvoorbeeld het bekende 
Libet-experiment dat het bestaan van robuuste 
vrijheid zou weerspreken.

9 	� De materialist Armstrong (1992, 28) behan-
delt dit kernbezwaar tegen dualisme, namelijk 
‘how can we numerically differentiate spiritual 
objects’? Hij is zich ervan bewust dat hij hier-
mee treedt in een oude, middeleeuwse discussie. 
Toch opent hij niet de weg naar de belangrijkste 
middeleeuwse opties. Hij bespreekt alleen, net 
als voor hem Descartes, de visie van Thomas 
(aangaande engelen ontwikkeld). De visie van 
Duns Scotus, die juist op dit punt van de indivi-
dualiteit principieel verschilt, bespreekt hij, net 
als Descartes, niet. Scotus heeft met zijn visie 
op individualiteit als haecceiteit hier echter een 
beslissend ontologisch inzicht aangereikt. Zie 
ook noot 12 en Labooy (2007).

10 	�Dit verschijnsel kun je onder meer zo verklaren: 
Descartes wilde nu eenmaal niets van zijn voor-
gangers weten. En vervolgens heeft men juist hem 
in de Verlichting uitgeroepen tot de vader van de 
moderne filosofie. Daarmee heeft de moderne filo-
sofie zich dus van een rijke traditie afgesneden.

11 	� Dat werpt al een heel ander licht op het pro-
bleem van interactie: dat is met name voor het 
cartesiaans dualisme een struikelpunt.

12 	�Hier zitten tegelijk de filosofische problemen 
achter: wat is een substantie?; hoe heeft een 
bepaald iets individualiteit?; hoe heeft een gees-
telijk iets individualiteit? In dit kader kan ik hier 
niet op ingaan. Zie noot 9 en Labooy (2007).

13 	� Uiteraard is alle aardse ontologische zelfstan-
digheid relatief; er is maar een wezen werkelijk 
ontologisch zelfstandig, namelijk het Hoogste 
Goed, God.

14 	�Uiteindelijk denk ik hierbij aan de formele vrij-
heid, maar dan gaan we naar een nog wat nauw-
keuriger analyseniveau, iets dat op dit moment 
te ver voert. Zie Labooy (2002) en (2007).

15 	� Hier zit een flink addertje onder het gras. Wat 
heeft de gereformeerde orthodoxie op dit punt 
geleerd? Ik wil voor een verdere evaluatie van dit 
punt aandacht vragen voor Van Asselt (2010). 
Deze baanbrekende publicatie heb ik populari-
serend gebruikt in mijn ‘Vrije wil als bewuste 
aansturing, enkele aantekeningen vanuit de 
christelijke traditie’, in: Sofie, 1, 6 (2011), 39-42.

Lichaam-geesttheorieën en vrijheid

PG_23_3_DEF.indd   165 13-08-2012   14:06:37



166

16 	�Dat leidt niet noodzakelijk tot dat wat we in de 
traditie ‘arminianisme’ zijn gaan noemen. God 
trekt ons tot zijn heil en Hij moet daarvoor aller-
lei barrières wegnemen die wij zelf niet meer 
kunnen wegnemen. Wij zijn verdwaald, wij zijn 
als de slaven in Egypte. De Rode Zee moet Hij 
echt voor ons splijten, dat kunnen wij niet zelf. 
Maar dit betreft de vrijheid op een heel wezen-
lijk terrein: rond het doel van ons leven. Maar 
onze traditie wees vaak op het onderscheid tus-
sen doel en middel: wij zijn qua doel het stuur 
over ons bestaan inderdaad kwijtgeraakt. Hem 
uit vrijheid dienen, dat kunnen wij niet meer 
uit onszelf. Maar op het niveau van middelen 
kunnen wij wel degelijk van alles beslissen: ga 
ik met de tram of met de fiets? Neem ik warm 
eten of een boterham (beide middelen om me in 
leven te houden). Zie Van Asselt (2010).

Literatuur

Armstrong, D.M. (19681,1993). A materialist theory 
of mind. Londen/New York: Routledge.

Asselt, W. J. van, Bac, J. M. & Velde, R. T. te (ed.) 
(2010). Reformed thought on freedom: the concept 
of free choice in early modern reformed theology. 
Grand Rapids: Baker Academic.

Baker, L.R. (2011). Non-reductive materialism. In 
B.P. McLaughlin, A. Beckermann & S. Walter 
(eds.) (pp. 109-127), Oxford handbook of philo-
sophy of mind. Oxford: University Press.

Block, N. (1994). Consciousness. In S. Guttenplan 
(ed.), A companion to the philosophy of mind. Ox-
ford: Blackwell.

Dennett, D. (2011). Intentional Systems Theory. In 
B.P. McLaughlin, A. Beckermann & S. Walter 
(eds.) (pp. 339-350), Oxford handbook of philosop-
hy of mind, Oxford: University Press.

Heil, J. (2004). Philosophy of mind: a contemporary 
introduction. New York: Routledge.

Israel, J.I. (2001). Radical Enlightenment. Oxford: 
University Press.

Kim, J. (2011). Mental Causation. In B.P. McLaugh-
lin, A. Beckermann & S. Walter (eds.) (pp. 29-
52), Oxford handbook of philosophy of mind, Ox-
ford: University Press.

Kim, J. (1996). Philosophy of mind. Dimensions of 
Philosophy Series. Oxford: Boulder.

Kim, J. (1995). Non-reductivist’s troubles with men-

tal causation. In J. Heil & A. Mele (eds.), Mental 
causation. Oxford: Clarendon Press.

Labooy, G.H. (2012). Neurowetenschap. In P.J. Ver-
hagen & H.J.G.M. van Megen, Handbook psychia-
trie, religie en spiritualiteit (pp. 309-317). Utrecht: 
de Tijdstroom.

Labooy, G.H. (2007). Waar geest is, is vrijheid. Serie 
psychiatrie & filosofie. Amsterdam: Boom.

Labooy, G.H. (2002). Freedom and dispositions. Ber-
lin/New York: Peter Lang. (vertaling van (2000). 
Vrijheid en disposities. Zoetermeer: Boekencen-
trum).

Murphy, N., Brown, W.S., & Newton Malony, H. 
(1998). Whatever happened to the soul: scientific 
and theological portraits of human nature. Minne-
apolis: Fortress Press.

Nuttin, B. J., Gabriels, L., Kuyck, K. van & Cosyns, 
P. (2003). Electrical stimulation of the anterior 
limbs of the internal capsules in patients with 
severe obsessive-compulsive disorder: anecdotal 
reports. Neurosurgery clinics of North America, 14, 
267-74.

Smart, J.J.C. (1969). Sensations and Brain Proces-
ses. In John O’Connor (ed.), Modern materialism: 
readings on mind-body identity (pp. 32-47). New 
York: Harcourt.

Schwartz, J. (1999). A role for volition and attention 
in the generation of new brain circuitry. In B. 
Libet, A. Freeman & K. Sutherland (eds.), The 
Volitional Brain, towards a Neuroscience of Free 
Will, Journal of consciousness studies, 6, (8-9), 115-
142.

Swinburne, R. (1986). The evolution of the soul. Ox-
ford: Clarendon.

Williams, T. (ed.) (2003). The Cambridge companion 
to Duns Scotus. Cambridge: University Press.

Personalia

Dr. G.H. Labooy (1959) werkte als arts in de psychi-
atrie. Na zijn theologiestudie promoveerde hij in 
2000 op een wijsgerig-theologisch onderwerp 
in de science-religion-discussie (over de verbin-
ding van biologische psychiatrie en vrijheid). Hij 
publiceerde ook internationaal op dit terrein. Hij 
was enkele jaren lid van de Onderzoeksgroep 
Johannes Duns Scotus. Hij is predikant in de 
PKN. 

	 Correspondentieadres: g.labooy@gmail.com

Guus Labooy

PG_23_3_DEF.indd   166 13-08-2012   14:06:37


