THEORETISCH ARTIKEL

Lichaam-geesttheorieén en vrijheid

GUUS LABOOY

SAMENVATTING

De auteur schetst het landschap van de philosophy of mind; een popularisering van complexe filosofische

thema’s voor geinteresseerden vanuit de GGZ. Hij start vanuit de bevreemdende ervaring dat DBS (deep

brain stimulation) een positief effect heeft op patiénten met dwangstoornissen. Zijn onze gedachten dan

inderdaad alleen maar neurobiologische stroomstootjes? Achtereenvolgens beschrijft de auteur de ver-

schillende visies op het lichaam-geestprobleem: fysicalisme, dualisme en de compositievisie, teruggaand

op (onder andere) Duns Scotus (1265-1308). De auteur weet juist het laatste model te verbinden met

zowel vrijheid gezien als verlangen (disposities) als vrijheid gezien als een vermogen tot alternativiteit.

Op grond daarvan prefereert hij de compositievisie boven dualisme en (soft) fysicalisme.

Trefwoorden: philosophy of mind, neurowetenschap, fysicalisme, vrijheid, compositie van lichaam en

geest.

INLEIDING

Op het Vlaams Congres voor de Geestelijke
Gezondheidszorg in 2007 werd ik geconfronteerd
met het bestaan van deep brain stimulation (DBS).
Zes patiénten uit Leuven met therapieresistente
vormen van OCD (dwangziekte) kregen een kleine
elektrode in hun hersenen geimplanteerd, een
soort pacemaker in je hersenen (Gabriels, 2003).
En er ontstond een significante verbetering van
het klachtenpatroon door deze continue prikkeling.
Die elektrode in de hersenen doet onweerstaanbaar
aan de film The Matrix denken!" Zijn wij dan toch
computers? Maar dat is in The Matrix toch juist niet
de boodschap? De strijd is tegen de computers die
de macht over willen nemen. Hoe dan ook, dit spec-
taculaire DBS-verhaal laat heel wat monden open-
vallen van verbazing. Filosofische vragen beginnen
te rijzen: wat is de mens, ons brein, onze geest? Op
het congres van de CVPPP Hersenspinsels? heb ik in

Psyche & Geloof 23 (2012), nr. 3, pag. 159-166

het kader van de stream over neurowetenschap en
vrije wil een inleiding gehouden over neuroweten-
schap en filosofie. Een bewerking van dat betoog
volgt hier. Eerst een overzichtsbeeld van de huidige
visies op de verhouding van lichaam en geest, dan
een verdiepend betoog over de vraag wat vrijheid
precies is.

OVERZICHT VAN ENKELE CENTRALE VISIES OP
HET LICHAAM-GEESTPROBLEEM

Wat is ons brein, onze geest?* Deze grote vraag
wordt tegenwoordig vooral overdacht binnen de
philosophy of mind, een vak binnen de filosofie. Ik
deel die philosophy of mind als volgt in:

1. fysicalisme (modern)
a. hard fysicalisme
b. soft fysicalisme

2. dualisme (Descartes)

159



GuUs LABOOY

3. compositie van lichaam en geest (Middel-
eeuwen en traditie tot en met de achttiende
eeuw)

Ditis een zeer grofkorrelige indeling die bovendien
betwistbaar is, maar wie iets eenvoudig wil vertel-
len moet ergens beginnen. We gaan deze visies
stuk voor stuk nalopen.

FYSICALISME

Fysicalisme, ook wel materialisme genoemd, is
sinds de Verlichting sterk in opkomst. In zekere
zin is Spinoza één van de voorvaderen ervan.? Een
fysicalist is van mening dat alles in de mens uit-
eindelijk bestaat uit biologie, uit iets materieels.
Uit iets dat je kunt meten (stroompjes) of wegen.
Dit is nu zonder meer de dominante wijsgerige
stroming. Zoals de filosoof Kim (1996, 211) het
uitdrukt: ‘In het huidige debat is [...] fysicalisme
het uitgangspunt, niet langer de conclusie die nog
zou moeten worden bewezen.’ Dit culturele pluche
maakt de vertegenwoordigers echter soms wel wat
lui: men denkt klaar te zijn met het ontwerpen van
een kloppende (coherente) versie van fysicalisme,
terwijl men niet de noodzaak voelt om aan te tonen
dat dit fysicalisme waar is.

Fysicalisme heb je in twee versies, hard en soft.
Harde materialisten zeggen dat alles volstrekt her-
leidbaar is tot materie. Neem de vergelijking met
een computer: mentale processen zijn herleidbaar
tot actiepotentialen in de hersenen zoals een com-
puter uiteindelijk ook niet veel meer is dan kleine
stroompijes. De softe fysicalist wil niet zo ver gaan:
alles is wel materie, maar niet alles is herleidbaar
tot materie. De betekenis van begrippen in onze
geest kun je bijvoorbeeld niet tot materie herleiden,
en de ervaring van bijvoorbeeld pijn of rood (de zo
genaamde qualia) ook niet. Denk ter vergelijking
aan een standbeeld: natuurlijk is het helemaal van
marmer. Maar de esthetische betekenis van het
standbeeld is toch niet herleidbaar tot alleen maar
marmer? Dan zou je strikt genomen de David
van Michelangelo kunnen vergruizen zonder de
esthetische waarde te vernietigen. Vanwege dat
vasthouden aan het onherleidbare van ervaring en
betekenis wordt dit materialisme wel non-reductive
physicalism (NRP) genoemd. Ik ga eerst nader in op
het harde materialisme.

160

HARD FYSICALISME

Hard materialisme is een moeilijk te begrijpen doc-
trine, als het al helemaal te begrijpen is: de herse-
nen, zo zei De La Mettrie in de achttiende eeuw al,
scheiden gedachten uit zoals nieren urine. Mentale
ervaringen zijn dus niets anders dan actiepotenti-
alen. Er zijn allerlei vormen van dit harde materi-
alisme ontwikkeld: identiteits-theorie; eliminatie-
theorie; intentional stance-theorie.4

Volgens bijvoorbeeld de intentional stance-theorie
(bijvoorbeeld Dennett, 2011) heeft het gebruik van
mentale uitspraken als ‘Hans wil graag gaan vissen’
te maken met een bepaald standpunt (stance) dat wij
innemen: wij schrijven ergens intentionaliteit aan
toe. Je kunt mentale predicaten als ‘Hans wil graag
gaan vissen’ vergelijken met coérdinaten op een we-
reldbol. Die co6rdinaten zijn er natuurlijk ook niet
in het echt, het is alleen maar een handige en heel
exacte manier van indelen. Dat betekent dat volgens
de intentional stance-theorie een zin als ‘Hans wil
graag gaan vissen’ uiteindelijk precies eender is als
‘de ijsbeer wil naar de pool om vis te vinden’ of ‘deze
macromolecuul wil zichzelf dupliceren’. Telkens
kiezen wij het standpunt van de intentionaliteit,
maar dat zegt meer over ons dan over de werkelijk-
heid. Kennelijk is het toeschrijven van intentionali-
teit een handige manier van beschrijven.

Wat is de sterkte en aantrekkingskracht van
hard materialisme? Ik denk dat de kracht van deze
visies schuilt in de ogenschijnlijke eenvoud: je lijkt
hiermee het probleem van het bewustzijn op te los-
sen. Dus eindelijk is het raadsel ‘mens’ in poten-
tie opgelost! Deze visie belooft immers een strakke
koppeling tussen neurowetenschap en mentale fe-
nomenen: ontrafel de neurowetenschap, dan ontra-
fel je de mens! Maar wordt het raadsel opgelost of
alleen maar weggemoffeld? Kunnen we werkelijk
geloven dat je fenomenen als bewustzijn, kennen,
willen en de ervaring van bijvoorbeeld pijn of rood
(qualia) restloos kunt reduceren tot stroompjes in
de hersenen? Het blijft voor velen moeilijk te gelo-
ven. Men spreekt dan ook van een explanatory gap:
er gaapt een kloof tussen bewustzijn en neuronen,
je kunt het een niet in termen van het ander uitleg-
gen (Block, 1994, 211).

Bovendien wordt er ook niet altijd even nauw-
keurig gewerkt. Ik geef één pakkend voorbeeld van
een fout uit het hart van de geschiedenis van het



LICHAAM-GEESTTHEORIEEN EN VRIJHEID

harde materialisme. Het begon in de vijftiger jaren
met Smart (1969) die stelde: ‘Een mentale gebeur-
tenis is een hersengebeurtenis, net zoals bliksem
elektriciteit is.” Hoewel de eenvoud van deze one-
liner dit idee misschien wel vleugels gaf; is dit een
schoolvoorbeeld van het je laten vangen in het web
van de taal. Wittgenstein en Russell, twee kopstuk-
ken in de moderne filosofie, hebben ons de ogen
geopend voor dit soort valkuilen (deze valkuilen van
de taal waren overigens juist in de middeleeuwse
filosofie al zeer bekend!). Want wat betekent het
begrip ‘is” hier? Neem drie zinnetjes met ‘is”:

1. Els is de zus van Frank
2. Bobbie is een hond
3. bliksem is elektrische ontlading

Bij oppervlakkige beschouwing is de structuur van
deze zinnen steeds hetzelfde, maar op de bodem (de
logische structuur) gebeurt er telkens iets anders.
De standaardanalyse (dit valt onder de ‘logica’, een
speciaal vak binnen de filosofie) van deze zinnen
stelt namelijk dat er hier drie verschillende vormen
van ‘is’ zijn:

1. is van identiteit (logisch symbool =)

2. is van predicatie (logisch symbool Fa)

3. is van materié€le implicatie (logisch
symbool —)

Alleen in de eerste zin is er sprake van het ‘is’ van
identiteit. In de tweede staat het ‘is’ van predica-
tie (losjes gezegd: een eigenschap toekennen aan
een drager). In de derde draait het om wat men de
materiéle implicatie noemt.> Een als-dan-verband, je
kunt het ook klasse-inclusie noemen: de klasse van
bliksem valt binnen de klasse van elektrische ont-
lading. In ‘bliksem is elektrische ontlading’ draait
het dus niet om identiteit. Maar dan staat er dus
ook geen identiteitsteken in een zin als ‘een men-
tale gebeurtenis is een hersengebeurtenis.” Maar
waarom dan toch mind-body-identity-theory? Dit
is een dubbelheid, een weeffout in de identiteits-
theorie. Door deze weeffout is de theorie hinkend
begonnen en met dat hinken is het eigenlijk nooit
goed gekomen.®

Vanwege weeffouten, logische tekortkomingen
maar vooral vanwege de ‘explanatory gap’ werden

veel filosofen rond het begin van de jaren tachtig
ontevreden met het harde materialisme: alles redu-
ceren tot alleen maar materie was voor velen een
weinig plausibel spoor. Er werd daarom iets anders
ontwikkeld: soft physicalism. Dit ‘softe fysicalisme’
(term van Swinburne, 1997) is een theorie die veel
waarschijnlijker is; het is een visie die meer recht
doet aan de gewone werkelijkheid.

SOFT FYSICALISME

De softe fysicalist ziet het mentale als een aspect van
de hersenen. Vergelijk het met kleuren: zoals ‘geel’
altijd een aspect is van een bepaald oppervlak, bij-
voorbeeld van een herfstblad, en zonder een opper-
vlak zelfs ondenkbaar is, zo is geest ook niet mogelijk
zonder actiepotentialen in hersencellen. De herse-
nen hebben dus gewoon twee ‘gezichten’: mind and
body. Omdat de meeste filosofische energie op dit
gebied is gericht, zijn er letterlijk tientallen vormen
van ontwikkeld. Daar ga ik in dit kader niet verder
op in. Wat alle theorieén gemeenschappelijk hebben
is het fysicalisme: het mentale is ondenkbaar zon-
der hersenen. Het tweede wat ze gemeen hebben
is dat niet reduceerbare: het mentale is net zomin
reduceerbaar als de schoonheid van een standbeeld.
De theorie is meestal uitgebouwd met gebruikma-
king van het middeleeuwse begrip ‘supervenién-
tie’ (= direct komen na, volgen op). Dit werd in de
middeleeuwse wijsbegeerte echter gebruikt om een
ander probleem te doordenken, namelijk: waarom is
honing zoet? (Labooy, 2007). Het zoete werd geacht
te superveniéren, direct te volgen op de fysische eigen-
schappen van honing. Daarmee bedoelde men dat
de fysische eigenschappen het ‘zoet zijn’ dus op de
één of andere manier ‘realiseren’.

Soft fysicalisme lijkt een goede kandidaat voor
de doordenking van de psychiatrie. Door velen
wordt er in principe vanuit dit model gewerkt, ik
noem Lynne Rudder Baker (2011), maar ook bij-
voorbeeld op het terrein van de godsdienstfilosofie
Nancey Murphy (1998). Het non-reductionisme
geeft ruimte aan het specifiek menselijke, aan het
humane. Ik stem dus in met de intenties van deze
richting in de philosophy of mind.

Maar het is toch niet te vroeg gejuicht? Want één
van de centrale bouwstenen van soft fysicalisme
is dat het brein de mentale dimensie op de één of
andere manier realiseert. Denk even aan het oor-

161



GuUs LABOOY

spronkelijke middeleeuwse voorbeeld: verander je
de moleculen van honing, dan wordt de smaak an-
ders. Het is niet andersom: dat je door de smaak te
veranderen, de moleculen verandert. Dat is precies
de clou van superveniéntie. En inderdaad is dit de
conclusie van vele filosofen, onder andere van bij-
voorbeeld Kim: in dit model realiseert het brein de
mentale toestanden. Daarom is het mentale in dit
model inert. De neurobiologie is ‘in charge’ (Kim,
1995, 2011). Want hoewel het mentale onreduceer-
baar is, het werkt niet! Het is het schuim op de
golven van de zee: wel werkelijk in de gewone zin
van dat woord, niet ‘werkelijk’ in de etymologische
zin van dat woord.”

Toegespitst op de psychiatrie zou men bijvoor-
beeld deze vraag kunnen stellen: hoe verklaart men
binnen dit model het succes van psychotherapie?
Hoe verklaart men dat psychotherapie zelfs in-
vloed blijkt te hebben op neurobiologisch niveau?
(Schwartz, 1999) Dat is een lastig probleem voor
de verdedigers van soft fysicalisme. Misschien moet
je het zo proberen: zeker, psychofarmaca is in deze
visie te vergelijken met de voordeur. Maar kennelijk
kun je via de achterdeur van gesprek (en dus menta-
le eigenschappen) toch ook bij de echte neurobiolo-
gische bouwstenen komen? Hier valt nog veel werk
te doen voor de aanhangers van soft fysicalisme.

Ik concludeer: de kracht van het fysicalisme in
zowel haar softe als harde vorm is 1) je doet recht
aan de grote verwevenheid tussen mind and body
en 2) je kunt neurobiologische disposities (mecha-
nismen) goed plaatsen. Je kunt dus goed plaatsen
waarom een bepaalde verandering in de neurobio-
logie effect heeft op de mentale dimensie. Deze
twee sterke punten van het fysicalisme moeten door
elke alternatieve theorie worden geévenaard of ver-
beterd. De zwakke punten van het harde fysicalis-
me hebben we gezien: onder andere de explanatory
gap. Het zwakke punt van het softe fysicalisme dat
ik hier genoemd heb is de vraag of zo het mentale
niet werkeloos wordt. Druist dat niet in tegen onze
gangbare visie op het mentale? We hebben toch wat
te kiezen? We zijn toch geen automaten?®

DUALISME

Is er eigenlijk wel een alternatief voor fysicalisme?
Men denkt dan aan het dualisme van Descartes:
twee zich los tot elkaar verhoudende substanties,

162

de uitgebreide en de denkende (res cogitans en res
extensa). Moeten we terug naar Descartes? Er is ech-
ter in de filosofie veel scherpe kritiek op zijn dualis-
tische voorstelling van het menszijn. Ik onderschrijf
de argumenten van moderne toonaangevende
fysicalisten tegen het dualisme van Descartes. De
sterke punten van het fysicalisme die we hierboven
noemden, kunnen in het dualisme van Descartes
niet goed geplaatst worden: zijn dualisme doet geen
recht aan de grote verwevenheid tussen mind and
body en kan dus ook neurobiologische disposities
(mechanismen) niet goed verklaren. Ook kan Des-
cartes de individualiteit van ziel niet verklaren, maar
dat voert erg ver voor dit moment.9

ONBEKEND ALTERNATIEF: DE MENS ALS COMPOSI-
TIE VAN LICHAAM EN GEEST

Toch is er nog een andere visie, zoals bleek uit
mijn schema: een compositie van lichaam en ziel
(Middeleeuwen en de scholastieke traditie tot en
met de achttiende eeuw). Het is wel begrijpelijk
dat deze visie uit ons blikveld is verdwenen, want
bijna iedereen laat de geschiedenis van het denken
over lichaam en geest met Descartes beginnen, sla
alle standaardwerken in de philosophy of mind er
maar op na (Kim, 1996; Heil, 2004). Alsof er voor
de zeventiende eeuw geen filosofie bestond.’ Ik
meen echter dat we onszelf met deze blikvernau-
wing tekort doen: het idee van lichaam en ziel als
compositie heeft sterke kanten die de moeite van
het overdenken waard zijn, zeker in het licht van de
tekorten van de moderne alternatieve theorieén. Je
kunt deze visie associéren met namen als Thomas
van Aquino en Duns Scotus en ze was zes eeuwen
lang prominent aanwezig op de universiteiten, ruw-
weg van 1200 tot 1800. Op zich al een reden om
haar te kennen. En als er één visie met de ‘christe-
lijke’ geassocieerd zou mogen worden, dan is het
eerder deze, niet die van Descartes.

Wat behelst deze compositievisie? Bij een com-
positie zijn er, net als bij het dualisme van Des-
cartes, wel twee verschillende substanties, lichaam
en ziel, maar tegelijk blijft er de mogelijkheid van
een heel diepe verwevenheid van beide in de com-
positie. Dit laatste heeft dit model gemeen met het
(softe) fysicalisme. Maar anders dan het softe fy-
sicalisme heeft dit model wel plek voor een geest
die ertoe doet: vrijheid kun je zo wel recht doen!



LICHAAM-GEESTTHEORIEEN EN VRIJHEID

Dit is omdat het mentale niet alleen maar een on-
reduceerbaar aspect is van het fysische: het bezit
ook een ontologische zelfstandigheid. Vanwege
deze ontologische zelfstandigheid — ik leg dit straks
nader uit — blijft de vrijheid gegarandeerd.

Eerst een korte verduidelijking van dat eerste
kenmerk, de innige verwevenheid. Binnen de com-
positie is de ziel de vorm van het lichaam en zorgt
voor haar bezieling en sensitiviteit. Zoals elke mid-
deleeuwer zag bijvoorbeeld Duns Scotus de ziel (La-
tijn: animal) 66k als de animation, de bezieling van
het lichaam.™ Er is hier dan ook geen sprake van
dualisme maar van een compositie tussen lichaam
en ziel: ze zijn bij elkaar geplaatst, heel intiem met
elkaar verweven. De een is het leven van de ander.

Maar tegelijk is het wel denkbaar dat ze los van
elkaar bestaan, want de ziel is geen aspect van het
brein. Het is niet zoals bijvoorbeeld bij de kleur van
een oppervlak, hier gaat het daarentegen om twee
verschillende ‘substanties’.’ Anders gezegd: ze
kunnen los van elkaar zijn/bestaan, er is voor beide
ontologische (dat betekent: het zijn betreffend™) on-
afhankelijkheid van elkaar. Niet dat de ware mens de
losse geest is, de mens is nu juist de samenstelling,
de compositie van beide! Maar omdat de geest wel
een eigen ‘standbeen’ heeft en niet voor wat betreft
haar hele zijn rust op de neurobiologie, kan zij ook
sturing geven. Hiermee wordt dus het zwakke punt
van het soft fysicalisme vermeden. Daar gold im-
mers dat de actiepotentialen onherroepelijk de men-
tale dimensie moeten realiseren. Daardoor werkt het
mentale echter niet meer, aldus bijvoorbeeld Kim,
iets wat een bittere pil voor de totale breedte van
onze cultuur zou betekenen: wij zijn dan toch au-
tomaten waarbij de hele mentale dimensie in feite
‘niets doet’. Deze barriére is er niet in de analyse van
bijvoorbeeld Duns: daar houdt de ziel een duidelijke
ontologische zelfstandigheid, ze is niet het resultaat
van de actiepotentialen.

Omdat deze compositievisie dus de sterke kanten
van de andere visies in zich verenigt, ben ik ervan
overtuigd dat zowel de filosofie van de psychiatrie
als de philosophy of mind veel kan hebben aan deze
middeleeuwse bouwsteen (Labooy, 2007).

DBS EN NEUROBIOLOGISCHE DISPOSITIES
In The Matrix krijgen Trinity en Neo telkens een
elektrode in hun hoofd en dan ‘stappen’ ze de

Matrix in. In de Matrix woeden dan de martial
arts-gevechten, en een dood daar is ook een echte
dood in de werkelijke wereld (behalve één keer bij
Neo). Dat suggereert dat er een grote mate van
gelijkwaardigheid is tussen het essentiéle van een
ik’ en de computer waarin dat ik binnentreedt.
Misschien is dat essentiéle dus wel van dezelfde
aard als die computer, als de Matrix: elektrische
ontlading. Ik geloof niet dat The Matrix daar ver-
der een eenduidige clou voor aanreikt, The Matrix
is natuurlijk vooral een goede film die bovendien
stimuleert tot reflectie. Dat doet DBS ook. Ik zie
DBS als een nieuw voorbeeld van het feit dat er
in ons brein neurobiologische patronen zijn (tech-
nisch gezegd: neurobiologische disposities). Die
patronen kunnen we kennelijk niet alleen farma-
cologisch maar ook elektronisch op een gunstige
manier beinvloeden. Dat we dat kunnen, wisten
we natuurlijk al heel lang (ECT), maar nu treedt
er een beduidende verfijning op, zo lijkt het. Die
mogelijkheid om patronen te beinvloeden neemt
de vrijheid niet weg, want vrijheid is nu eenmaal
niet die situatie waarin er geen enkele invloed op
ons inwerkt. Wie dat denkt, identificeert vrijheid
met willekeur. Natuurlijk hebben neurobiologische
patronen, disposities, invloed op ons. Vrijheid staat
niet in tegenstelling tot neurobiologische patronen
en disposities, maar valt er ook niet mee samen.
Die ingewikkelde verhouding tussen beide is het
onderwerp van mijn beknopte slotparagraaf.

VRIJHEID EN DISPOSITIES

Het christelijk geloof onderscheidde in haar den-
ken over de vrije wil altijd juist deze twee dimen-
sies: in de vrije wil zit de notie van verlangen en de
notie van een vermogen tot alternativiteit. Die eerste
dimensie van verlangen hoor je in ‘ik wil een siga-
ret’. Het gaat hier om een gerichtheid, een neiging,
een ‘graag willen’. Tk noem dit aspect met een tech-
nisch-filosofisch woord een ‘dispositie’. Als je roker
bent heb je dus een dispositie tot het opsteken van
een sigaret. Hierbij spelen uiteraard allerlei neuro-
biologische factoren een rol, zo'n dispositie heeft
een sterke neurobiologische verankering. Ook
allerlei psychodynamische fenomenen kun je met
het begrip ‘dispositie’ beschrijven. Zowel bewuste
als onbewuste fenomenen, denk bijvoorbeeld aan
oedipale neigingen of gehechtheden. Ook deze

163



GuUs LABOOY

ressorteren naadloos onder het technische begrip
‘dispositie’ (je spreekt dan van psychodynamische
disposities). Naast deze dispositionele dimensie in
de vrije wil is er dus de dimensie van de alternativi-
teit (formele vrijheid™). Ik stel deze twee aspecten
van de vrije wil aldus helder voor ogen:

« vermogen tot alternativiteit, keuzevermogen;

« vermogen tot waarde in iets stellen: verlangen,

gerichtheid (disposities).

Het christelijk geloof wilde nu beide componenten
rechtdoen. Vrijheid kan niet uitsluitend een vermo-
gen tot alternativiteit zijn: dan valt vrijheid samen
met willekeur! Maar het kan ook niet uitsluitend
een gerichtheid zijn of een gehechtheid (disposi-
tie): dan is er geen vrijheid als keuzevermogen en
mis je het specifiek humane van de vrijheid. Dieren
hebben uitsluitend gehechtheden, mensen kunnen
zelf sturen in hun gehechtheden. Ze kunnen een
bepaalde gehechtheid beamen of vetoén, iets wat
je aan een tijger niet moet vragen! Ik kan dit alles
het beste verduidelijken met het beeld van vectoren
(wiskunde). Een vector kun je als een beeld zien
van een kracht met een richting. Is de pijl langer,
dan is de kracht groter, en de richting verbeeldt
uiteraard de richting waarin de kracht werkt.

Vectordiagram 1

Hierboven zie je vier vectoren, ieder met een rich-
ting, ieder met een bepaalde sterkte (de langste pijl
heeft dus de grootste kracht). Deze pijlen verbeel-
den nu allerlei krachten, verlangens, gerichtheden
in ons. Je kunt denken aan:

1. morele overwegingen

2. lichamelijke verlangens

3. gewoontepatronen

4. rationele argumenten
Je kunt je makkelijk voorstellen dat elk van die
krachten jou in een bepaalde richting stuwt. Ze
‘motiveren’ je, zeggen we dan. In de laatste twintig
jaar is er bovendien veel meer kennis gekomen van
een neurobiologische dimensie bij deze krachten.
Zeker bij 2 en 3 is dat zo: gewoontes scheppen een
bepaald patroon in onze neurobiologie, in de netwer-
ken. Maar zelfs bij 1 en 4 speelt de neurobiologie op

164

een bepaalde wijze een rol. Tot zover zal er weinig
reden tot onenigheid zijn: hier hebben we de vrije wil
als gerichtheid verbeeld én we hebben laten zien dat
die gerichtheid niet altijd homogeen is. Als iemands
vectoren allemaal dezelfde kant uit wijzen dan is hij
waarschijnlijk gelukkiger dan dat zijn geweten de
ene kant uitwijst en zijn zinnelijke verlangens de
andere kant uit. Maar is dat wat je uiteindelijk doet
nu een optelsom van de vectoren? Bij wiskunde leer
je dat ook: je kunt die vectoren wiskundig bij elkaar
optellen en dan komt er een resultante, een vector
met een bepaalde richting en kracht. De som van de
vectoren hierboven zou iets zijn als:

/

Vectordiagram 2

Is dat nu de menselijke wil? De som van de krach-
ten die in ons werken? Omdat de christelijke tra-
ditie ook vrijheid als vermogen tot alternativiteit
hooghoudt, zou ik daar niet in mee willen gaan.
Ik zou zeggen: de mens ziet die krachten in zich,
maar moet ze beamen of vetoén. Je laat je motiveren
(duwen/bewegen) door een (of een combinatie) van
de krachten, en die beslissing is aan jou. Natuurlijk
is dit vectorenmodel een gebrekkige metafoor, ik
claim alleen dat hij geschikt is om dit springende
punt te verhelderen: worden wij restloos bepaald
door de som van de krachten in ons, of moeten wij
de krachten die ons voortstuwen beamen of vetoén?
De hoofdstroom van de klassieke christelijke tra-
ditie™ kiest nu voor dat laatste en komt zo op een
combinatie van die twee componenten in de wil: een
vermogen tot alternativiteit én een gerichtheid/ver-
langen.’® Uiteraard kunnen we zo een plek geven
aan de neurobiologische disposities die de neurowe-
tenschap op het spoor is gekomen. Maar we kunnen
ook een plek geven aan vrijheid als een vermogen tot
alternativiteit. Vanwege dit laatste punt van de vrij-
heid als alternativiteit is het redelijker om onszelf te
zien als een compositie van lichaam en ziel dan als
louter materie, al dan niet reductief uitgelegd.

NOTEN

1 The Matrix is een Amerikaanse sciencefiction-
film uit 1999, onder regie van de gebroeders
Wachowski (Andy en Larry). The Matrix is een



LICHAAM-GEESTTHEORIEEN EN VRIJHEID

trilogie en bestaat uit: The Matrix (1999), The
Matrix Reloaded (2003) en The Matrix Revoluti-
ons (2003).

Ziel en geest hebben op spreektaalniveau net
andere connotaties. Op spreektaalniveau respec-
teer en gebruik ik veelal die connotaties. In deze
studie werk ik echter niet met een principieel ver-
schil op het niveau van de filosofische antropo-
logie: op dat systematisch niveau gebruik ik de
begrippen ziel en geest in feite als synoniem.
Eigenlijk was hij een monist: hij zei dus dat
beide substanties herleidbaar zijn tot één. Een
groot verschil met het huidige materialisme is
dat Spinoza dacht dat die éne substantie zich
volgens noodzakelijke, wiskundige wetten
moest gedragen. Een historische introductie op
de betekenis van Spinoza: Israel (2001).

Voor algemene introducties zie John Heil (2004)
en Jaegwon Kim (19906).

De standaardanalyse binnen de logica van de zin
is: voor elke x, als x B is, dan is x E. Met nog iets
meer symbolen uit de logica ziet het er dan zo uit:
voor elke x (Bx = Ex). De pijl staat hier dus voor
‘als dan’, in vaktaal de ‘materiéle implicatie’.

Op zich was Smart zich van deze problemen
bewust. Hij probeerde ze te repareren, onder
andere door te focussen op theoretische iden-
titeit. Voor het verdere verloop van de reparatie
werkzaamheden (dus verantwoorden wat voor
soort ‘is’ dit dan precies is) zie bijvoorbeeld
Cynthia Macdonald, Mind-body identity theories,
London 1989.

Zie voor een verdiepende argumentatie over dit
punt mijn publicatie ‘O hemel, heb ik wel een
ziel? Een argument voor de ontologisch onredu-
ceerbare ziel’, in Nederlands theologisch tijdschrift
64/4, 2010, 301-315; Jeroen de Ridder en René
van Woudenberg, ‘Een scotistisch argument
voor dualisme’, in Tijdschrift voor filosofie, 72
(2010), 529-555; Labooy, G.H., ‘Antwoord aan
Jeroen de Ridder en René van Woudenberg’.
Tijdschrift voor filosofie, 72, (2010), 557-580.

In dit artikel geef ik geen argumenten voor het
bestaan van een meer robuuste vorm van vrij-
heid als alternativiteit (in mijn ogen ligt ove-
rigens de bewijslast van het feit dat wij robots
zouden zijn bij degene die zoiets beweert). Zie
hierover Labooy (2012) of Labooy (2007). Daar

I0

IT

12

13

14

15

ook een analyse van bijvoorbeeld het bekende
Libet-experiment dat het bestaan van robuuste
vrijheid zou weerspreken.

De materialist Armstrong (1992, 28) behan-
delt dit kernbezwaar tegen dualisme, namelijk
‘how can we numerically differentiate spiritual
objects’? Hij is zich ervan bewust dat hij hier-
mee treedt in een oude, middeleeuwse discussie.
Toch opent hij niet de weg naar de belangrijkste
middeleeuwse opties. Hij bespreekt alleen, net
als voor hem Descartes, de visie van Thomas
(aangaande engelen ontwikkeld). De visie van
Duns Scotus, die juist op dit punt van de indivi-
dualiteit principieel verschilt, bespreekt hij, net
als Descartes, niet. Scotus heeft met zijn visie
op individualiteit als haecceiteit hier echter een
beslissend ontologisch inzicht aangereikt. Zie
ook noot 12 en Labooy (2007).

Dit verschijnsel kun je onder meer zo verklaren:
Descartes wilde nu eenmaal niets van zijn voor-
gangers weten. En vervolgens heeft men juisthem
in de Verlichting uitgeroepen tot de vader van de
moderne filosofie. Daarmee heeft de moderne filo-
sofie zich dus van een rijke traditie afgesneden.
Dat werpt al een heel ander licht op het pro-
bleem van interactie: dat is met name voor het
cartesiaans dualisme een struikelpunt.

Hier zitten tegelijk de filosofische problemen
achter: wat is een substantie?; hoe heeft een
bepaald iets individualiteit?; hoe heeft een gees-
telijk iets individualiteit? In dit kader kan ik hier
niet op ingaan. Zie noot 9 en Labooy (2007).
Uiteraard is alle aardse ontologische zelfstan-
digheid relatief; er is maar een wezen werkelijk
ontologisch zelfstandig, namelijk het Hoogste
Goed, God.

Uiteindelijk denk ik hierbij aan de formele vrij-
heid, maar dan gaan we naar een nog wat nauw-
keuriger analyseniveau, iets dat op dit moment
te ver voert. Zie Labooy (2002) en (2007).

Hier zit een flink addertje onder het gras. Wat
heeft de gereformeerde orthodoxie op dit punt
geleerd? Tk wil voor een verdere evaluatie van dit
punt aandacht vragen voor Van Asselt (2010).
Deze baanbrekende publicatie heb ik populari-
serend gebruikt in mijn ‘Vrije wil als bewuste
aansturing, enkele aantekeningen vanuit de
christelijke traditie’, in: Sofie, 1, 6 (2011), 39-42.

165



GuUs LABOOY

16 Dat leidt niet noodzakelijk tot dat wat we in de
traditie ‘arminianisme’ zijn gaan noemen. God
trekt ons tot zijn heil en Hij moet daarvoor aller-
lei barrieres wegnemen die wij zelf niet meer
kunnen wegnemen. Wij zijn verdwaald, wij zijn
als de slaven in Egypte. De Rode Zee moet Hij
echt voor ons splijten, dat kunnen wij niet zelf.
Maar dit betreft de vrijheid op een heel wezen-
lijk terrein: rond het doel van ons leven. Maar
onze traditie wees vaak op het onderscheid tus-
sen doel en middel: wij zijn qua doel het stuur
over ons bestaan inderdaad kwijtgeraakt. Hem
uit vrijheid dienen, dat kunnen wij niet meer
uit onszelf. Maar op het niveau van middelen
kunnen wij wel degelijk van alles beslissen: ga
ik met de tram of met de fiets? Neem ik warm
eten of een boterham (beide middelen om me in
leven te houden). Zie Van Asselt (2010).

LITERATUUR

Armstrong, D.M. (19681,1993). A materialist theory
of mind. Londen/New York: Routledge.

Asselt, W. J. van, Bac, J. M. & Velde, R. T. te (ed.)
(2010). Reformed thought on freedom: the concept
of free choice in early modern reformed theology.
Grand Rapids: Baker Academic.

Baker, L.R. (2011). Non-reductive materialism. In
B.P. McLaughlin, A. Beckermann & S. Walter
(eds.) (pp. 109-127), Oxford handbook of philo-
sophy of mind. Oxford: University Press.

Block, N. (1994). Consciousness. In S. Guttenplan
(ed.), A companion to the philosophy of mind. Ox-
ford: Blackwell.

Dennett, D. (2011). Intentional Systems Theory. In
B.P. McLaughlin, A. Beckermann & S. Walter
(eds.) (pp- 339-350), Oxford handbook of philosop-
hy of mind, Oxford: University Press.

Heil, J. (2004). Philosophy of mind: a contemporary
introduction. New York: Routledge.

Israel, J.I. (2001). Radical Enlightenment. Oxford:
University Press.

Kim, J. (2011). Mental Causation. In B.P. McLaugh-
lin, A. Beckermann & S. Walter (eds.) (pp. 29-
52), Oxford handbook of philosophy of mind, Ox-
ford: University Press.

Kim, J. (1996). Philosophy of mind. Dimensions of
Philosophy Series. Oxford: Boulder.

Kim, J. (1995). Non-reductivist’s troubles with men-

166

tal causation. In J. Heil & A. Mele (eds.), Mental
causation. Oxford: Clarendon Press.

Labooy, G.H. (2012). Neurowetenschap. In P.J. Ver-
hagen & H.].G.M. van Megen, Handbook psychia-
trie, religie en spiritualiteit (pp. 309-317). Utrecht:
de Tijdstroom.

Labooy, G.H. (2007). Waar geest is, is vrijheid. Serie
psychiatrie & filosofie. Amsterdam: Boom.

Labooy, G.H. (2002). Freedom and dispositions. Ber-
lin/New York: Peter Lang. (vertaling van (2000).
Vrijheid en disposities. Zoetermeer: Boekencen-
trum).

Murphy, N., Brown, W.S., & Newton Malony, H.
(1998). Whatever happened to the soul: scientific
and theological portraits of human nature. Minne-
apolis: Fortress Press.

Nuttin, B. J., Gabriels, L., Kuyck, K. van & Cosyns,
P. (2003). Electrical stimulation of the anterior
limbs of the internal capsules in patients with
severe obsessive-compulsive disorder: anecdotal
reports. Neurosurgery clinics of North America, 14,
267-74.

Smart, J.J.C. (1969). Sensations and Brain Proces-
ses. In John O’Connor (ed.), Modern materialism.:
readings on mind-body identity (pp. 32-47). New
York: Harcourt.

Schwartz, J. (1999). A role for volition and attention
in the generation of new brain circuitry. In B.
Libet, A. Freeman & K. Sutherland (eds.), The
Volitional Brain, towards a Neuroscience of Free
Will, Journal of consciousness studies, 6, (8-9), 115-
142.

Swinburne, R. (1986). The evolution of the soul. Ox-
ford: Clarendon.

Williams, T. (ed.) (2003). The Cambridge companion
to Duns Scotus. Cambridge: University Press.

PERSONALIA

Dr. G.H. Labooy (1959) werkte als arts in de psychi-
atrie. Na zijn theologiestudie promoveerde hij in
2000 op een wijsgerig-theologisch onderwerp
in de science-religion-discussie (over de verbin-
ding van biologische psychiatrie en vrijheid). Hij
publiceerde ook internationaal op dit terrein. Hij
was enkele jaren lid van de Onderzoeksgroep
Johannes Duns Scotus. Hij is predikant in de
PKN.
Correspondentieadres: g.labooy@gmail.com



