
1	
  

	
  

De	
  mondigheid	
  van	
  de	
  kerk	
  	
  
Ecclesiologische	
   inzichten	
   van	
   D.	
   Chantepie	
   de	
   la	
   Saussaye	
   geactualiseerd	
  
voor	
  het	
  colloquium	
  in	
  de	
  Protestantse	
  Kerk	
  in	
  Nederland.	
  

Inleiding	
  
In	
  1816,	
  het	
  ‘jaar	
  zonder	
  zomer’1,	
  werd	
  ook	
  het	
  zonlicht	
  voor	
  de	
  toen	
  nog	
  ongedeelde	
  kerk	
  in	
  Neder-­‐
land	
  afgedempt.	
  Zij	
  kwam	
  onder	
  het	
  juk	
  van	
  een	
  haar	
  onwaardig	
  staatsapparaat	
  en	
  verloor	
  daardoor	
  
haar	
   belijdend	
   karakter.	
   De	
   afscheidingen	
   van	
   1834	
   en	
   1886	
   volgden:	
  mensen	
   die	
   dit	
   juk	
   van	
   zich	
  
afwierpen.	
  Pas	
  door	
  de	
  crisis	
  van	
  de	
  tweede	
  wereldoorlog	
  werd	
  deze	
  oude	
  orde	
  zo	
  diep	
  geschokt	
  dat	
  
de	
  weg	
  vrij	
  kwam	
  voor	
  een	
  nieuw	
  belijdend	
  elan:	
   in	
  1951	
  werd	
  de	
  Hervormde	
  Kerk	
  weer	
  een	
  belij-­‐
dende	
  kerk.	
  En	
  het	
  duurde	
  tot	
  2004	
  voordat	
  wij	
  dankbaar	
  konden	
  vaststellen	
  dat	
  we	
  weer	
  verenigd	
  
waren	
  met	
  de	
  in	
  1886	
  afgescheurde	
  rank.	
  Daar	
  staan	
  we	
  nu:	
  de	
  ‘zonne	
  der	
  gerechtigheid’	
  kan	
  weer	
  
onbelemmerd	
  over	
  ons	
  schijnen.	
  Dit	
  artikel	
  gaat	
  over	
  de	
  vraag	
  hoe	
  wij	
  als	
  Protestantse	
  Kerk	
   in	
  Ne-­‐
derland	
   in	
   onze	
   omgang	
   met	
   enkele	
   kardinale	
   belijdeniskwesties	
   dat	
   zonlicht	
   zo	
   zuiver	
   mogelijk	
  
weerkaatsen.	
  	
  

De	
  directe	
  aanleiding	
  voor	
  dit	
  artikel	
   is	
  mijn	
  ervaring	
   in	
  de	
  colloquiumcommissie.2	
  Dit	
   is	
  de	
  
‘toelatingscommissie’	
   voor	
   aanstaande	
   predikanten,	
   ‘proponenten’	
   genaamd.	
   Bij	
   het	
   colloquium	
  
nemen	
  we	
  de	
  proponenten	
  een	
  belofte	
  af:	
  ze	
  moeten	
  ‘ja’	
  zeggen	
  op	
  de	
  proponentsformule,	
  de	
  for-­‐
mule	
  die	
   rept	
  over	
  het	
  onderschrijven	
   van	
  het	
   geloof	
   van	
  de	
   kerk.	
  Deze	
  proponentsformule	
  en	
  de	
  
interpretatie	
  ervan	
  is	
  in	
  onze	
  recente	
  kerkgeschiedenis	
  al	
  eerder	
  een	
  heet	
  hangijzer	
  geweest.	
  En	
  ook	
  
nu	
   rezen	
  er	
   bij	
  mij	
   in	
   de	
   afgelopen	
   jaren	
   rond	
  een	
  enkele	
  proponent	
  op	
  dit	
   punt	
   kritische	
   vragen,	
  
hoewel	
   ik	
   in	
  het	
  overgrote	
  deel	
   van	
  de	
  proponenten	
   steeds	
  veel	
   vertrouwen	
  had.3	
  Dit	
   artikel	
   start	
  
dan	
  ook	
  in	
  die	
  praktijkervaring	
  –	
  zeg:	
  het	
  linker	
  zijpaneel	
  van	
  het	
  drieluik.	
  Hoewel	
  ik	
  start	
  (en	
  eindig!)	
  
bij	
  de	
  vragen	
  vanuit	
  het	
  colloquium,	
  ontkom	
   ik	
  er	
  niet	
  aan	
  om	
  ook	
   iets	
   te	
   zeggen	
  over	
  de	
  omgang	
  
met	
   de	
   belijdenis	
   in	
   breder	
   verband,	
   bijvoorbeeld	
   bij	
   de	
   leertucht.	
   Het	
   één	
   staat	
   nu	
   eenmaal	
   niet	
  
helemaal	
  los	
  van	
  het	
  ander.	
  

Op	
  het	
  middenpaneel	
  ga	
  ik	
  deze	
  praktijk	
  doordenken	
  vanuit	
  de	
  theologie.	
  Als	
  inspiratiebron	
  
kies	
  ik	
  het	
  werk	
  van	
  Daniël	
  Chantepie	
  de	
  la	
  Saussaye	
  (1818-­‐1874),	
  voorman	
  van	
  wat	
  wordt	
  genoemd	
  
de	
   ‘ethische	
   theologie’.4	
  Wat	
   kunnen	
  we	
   van	
   zijn	
   visie	
   op	
   de	
   belijdenis	
   en	
   de	
   proponentsformule	
  
leren?	
  Ik	
  kies	
  voor	
  La	
  Saussaye	
  omdat	
  ik	
  in	
  hem	
  een	
  inspirerend	
  vertegenwoordiger	
  vind	
  van	
  de	
  tra-­‐
ditie	
  van	
  het	
  ‘fides	
  quaerens	
  intellectum’,	
  geloof	
  op	
  zoek	
  naar	
   inzicht;	
  –	
  dat	
   is	
  dus	
  toch	
  wel	
   iets	
  an-­‐
ders	
  dan	
  een	
   ‘bemiddelingstheoloog’	
  die	
  op	
  zoek	
   is	
  naar	
  een	
  houten	
   ijzer,	
  een	
  midden	
  tussen	
  Ver-­‐

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
   In	
  1815	
  barstte	
  de	
  Tambora	
  op	
  Soembawa	
  uit,	
  een	
  explosie	
  mogelijk	
   vijf	
  maal	
  groter	
  dan	
  de	
  Krakatau	
   (1883).	
  Het	
   jaar	
  
daarop	
  is	
  er	
  door	
  het	
  stof	
  in	
  de	
  stratosfeer	
  geen	
  zomer	
  in	
  Europa:	
  sneeuw	
  in	
  Juli.	
  	
  
2	
  Zie	
  Ordinantie	
  13,	
  VI:	
   ‘Toelating	
   tot	
  het	
  ambt	
  van	
  predikant.’	
   In	
  de	
  Gereformeerde	
  Kerken	
  verschenen	
  de	
  proponenten	
  
voor	
  de	
  classis,	
  in	
  de	
  Hervormde	
  Kerk	
  voor	
  een	
  speciale	
  ‘colloquiumcommissie’	
  (colloquium	
  is	
  ‘samenspraak’).	
  In	
  de	
  PKN	
  is	
  
voor	
  dit	
  laatste	
  systeem	
  gekozen.	
  Naast	
  deze	
  verandering	
  sinds	
  2004	
  speelt	
  er	
  nu	
  nog	
  een	
  andere	
  kwestie:	
  kan	
  de	
  geschikt-­‐
heid	
  van	
  de	
  proponent	
   (de	
  vakbekwaamheid	
  wordt	
  door	
  de	
  Universiteit	
  getoetst)	
  niet	
  beter	
  door	
  een	
  geschiktheidscom-­‐
missie	
  (vanwege	
  de	
  kerk)	
  worden	
  beoordeeld?	
  Deze	
  commissie	
  kan	
  de	
  kandidaten	
  veel	
  vaker	
  gedurende	
  de	
  studie	
  ontmoe-­‐
ten.	
  Wat	
  hier	
  volgt	
  staat	
  echter	
  los	
  van	
  de	
  vraag	
  aan	
  welk	
  orgaan	
  de	
  beoordeling	
  van	
  geschiktheid	
  (die	
  het	
  belijden	
  omvat)	
  
het	
  beste	
  toevertrouwd	
  kan	
  worden.	
  Mij	
  gaat	
  het	
  om	
  de	
  manier	
  waarop	
  het	
  belijden	
  van	
  de	
  proponent	
  een	
  plaats	
  krijgt,	
  
om	
  het	
  even	
  welk	
  toelatingstraject	
  er	
  straks	
  komt.	
  
3	
  In	
  dit	
  artikel	
  beperk	
  ik	
  mij	
  tot	
  deze	
  kwestie	
  rond	
  het	
  belijden.	
  Natuurlijk	
  is	
  dat	
  maar	
  één	
  van	
  de	
  facetten	
  van	
  alles	
  wat	
  er	
  in	
  
het	
  colloquium	
  aan	
  de	
  orde	
  komt!	
  
4	
   In	
   ‘Gedachten	
  over	
  het	
  wezen	
  en	
  de	
  behoeften	
  der	
  kerk’,	
  VW	
  I,	
  241.	
  VW	
  staat	
  voor	
  Verzameld	
  Werk,	
  delen	
   I	
   (1997),	
   II	
  
(2000),	
  III	
  (2003),	
  Zoetermeer,	
  F.G.M.	
  Broeyer,	
  H.W,	
  de	
  Knijff,	
  H.	
  Veldhuis	
  (red.).	
  



2	
  

	
  

lichting	
  en	
  geloof.5	
  Verder	
   is	
  de	
  ethische	
  theologie	
  zeer	
   invloedrijk	
   is	
  geweest.6	
  Velen	
  zijn	
  er	
  tot	
  op	
  
heden	
   direct	
   of	
   indirect	
   door	
   gevormd,	
   –	
   ik	
   reken	
   mijzelf	
   daaronder.	
   Meer	
   inhoudelijk	
   is	
   dit	
   het	
  
springende	
  punt:	
   in	
  het	
  diepzinnige	
  oeuvre	
  van	
  La	
  Saussaye	
  worden	
  de	
  twee	
  polen	
  die	
   in	
  de	
  collo-­‐
quiumcommissie	
   botsten	
   opnieuw	
   in	
   een	
   spanningsvolle	
   relatie	
  met	
   elkaar	
   verbonden:	
   vrijheid	
  én	
  
binding	
  aan	
  de	
  belijdenis,	
  openheid	
  voor	
  héél	
  de	
  kerk	
  én	
  oog	
  voor	
  het	
  gebod	
  om	
  als	
  rank	
  in	
  Hem	
  te	
  
blijven	
  (Joh.	
  15).	
  	
  

Ik	
  heb	
  door	
  de	
  jaren	
  heen	
  wel	
  meer	
  oog	
  gekregen	
  voor	
  de	
  historische	
  afstand	
  tot	
  dit	
  oeuvre.	
  
Ook	
  La	
  Saussaye	
  spreekt	
  in	
  zijn	
  tijd	
  en	
  pas	
  na	
  een	
  zorgvuldige	
  actualisering	
  kan	
  hij	
  in	
  onze	
  tijd	
  spre-­‐
ken.	
  Op	
  het	
  middenpaneel	
  van	
  dit	
  artikel	
  vindt	
  u	
  dan	
  ook	
  de	
  reflecties	
  van	
  La	
  Saussaye	
  over	
  de	
  belij-­‐
denis	
  en	
  de	
  proponentskwestie,	
  maar	
  dit	
  wordt	
  daar	
  ook	
  in	
  zijn	
  historische	
  context	
  geplaatst.	
  Op	
  het	
  
laatste	
  rechter	
  zijpaneel	
  keren	
  we	
  dan	
  terug	
  naar	
  de	
  toepassing	
  in	
  de	
  actualiteit	
  van	
  de	
  kerk	
  en	
  col-­‐
loquium.	
  	
  
	
   	
  

De	
  kerkorde	
  in	
  het	
  colloquium	
  
Wat	
  vraagt	
  de	
  huidige	
  kerkorde	
  van	
  een	
  proponent?	
  In	
  het	
  colloquium	
  wordt	
  de	
  proponent	
  gevraagd	
  
om	
  aan	
  het	
  eind	
  van	
  het	
  gesprek	
  op	
  te	
  staan.	
  De	
  voorzitter	
  vraagt:	
  
	
  

Aanvaardt	
  u	
  de	
   roeping	
   tot	
  de	
  openbare	
  prediking	
  van	
  het	
  evangelie,	
  de	
  bediening	
  van	
  de	
  sa-­‐
cramenten	
  en	
  de	
  herderlijke	
  zorg,	
  en	
  bent	
  u	
  bereid	
  in	
  al	
  het	
  ambtelijk	
  werk	
  te	
  getuigen	
  van	
  het	
  
heil	
   in	
  Jezus	
  Christus?	
  Belooft	
  u	
  daarbij	
  te	
  blijven	
  in	
  de	
  weg	
  van	
  het	
  belijden	
  van	
  de	
  kerk	
  in	
  ge-­‐
meenschap	
  met	
  de	
  belijdenis	
  van	
  het	
  voorgeslacht?7	
  

	
  

Na	
  deze	
  plechtige	
  belofte	
  volgt	
   stilte	
  en	
  gebed,	
  echt	
  een	
  bijzonder	
  en	
  uiterst	
  dankbaar	
  moment	
   in	
  
het	
  colloquium.	
  Het	
   is	
  ook	
  een	
  heel	
   inhoudsvolle	
  belofte.	
  Met	
  deze	
  woorden	
  wordt	
  verwezen	
  naar	
  
het	
  eerste	
  artikel	
  van	
  de	
  kerkorde,	
  het	
  artikel	
  over	
  de	
  identiteit	
  van	
  de	
  kerk,	
  haar	
  belijden,	
  haar	
  zelf-­‐
verstaan.	
  Binnen	
  de	
  colloquiumcommissie	
  was	
  er	
  echter	
  meerdere	
  keren	
  onenigheid	
  over	
  de	
  ruimte	
  
die	
  deze	
  formule	
  biedt.	
  Hoe	
  breed	
  is	
  de	
  weg	
  van	
  het	
  belijden	
  van	
  de	
  kerk?	
  Beperk	
  je	
  de	
  vrijheid	
  niet,	
  
door	
  hier	
  te	
  ‘precies’	
  te	
  zijn?	
  Zo	
  botsten	
  in	
  onze	
  commissie	
  twee	
  polen:	
  vrijheid	
  en	
  het	
  gezag	
  van	
  de	
  
traditie.	
  	
  

Hoe	
  heeft	
  de	
  kerkorde	
  de	
  binding	
  aan	
  de	
  traditie	
  dan	
  gezien?	
  Is	
  daar	
  sprake	
  van	
  een	
  keurs-­‐
lijf?	
   In	
  de	
  bovenstaande	
  vraag	
  moeten	
  we	
  dan	
  de	
  vinger	
   leggen	
  bij	
  de	
  uitdrukking	
  ‘in	
  gemeenschap	
  
met’.	
  Uit	
  vrees	
  voor	
  een	
  louter	
  wettische,	
  uitwendige	
  binding	
  aan	
  de	
  belijdenis	
  koos	
  men	
  bewust	
  niet	
  
voor	
  de	
   formulering	
   ‘in	
  overeenstemming	
  met	
  de	
  belijdenis’.8	
  De	
   term	
   ‘in	
  gemeenschap	
  met’	
  vond	
  
men	
  terecht	
   ‘bevindelijker	
  en	
  mystieker’.	
  Het	
  was	
  een	
  Bijbelse	
   term	
  die	
  hoofd,	
  hart	
  én	
  daad	
  wilde	
  
omvatten.9	
  Met	
   de	
   keus	
   voor	
   ‘in	
   gemeenschap	
  met’	
   heeft	
   de	
   kerkorde	
  dus	
   het	
   gevaar	
   van	
   een	
   te	
  
formele,	
  wettische	
   binding	
   erkend.	
  Men	
  wilde	
   geen	
   historische	
   gestalte	
   zonder	
  Geest,	
   geen	
   letter	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5	
  Zo	
  recent	
  nog	
  in	
  het	
  Reformatorisch	
  Dagblad	
  23-­‐01-­‐2009,	
  ‘Moderne	
  theologie	
  ‘onmodern’’.	
  	
  
6	
  De	
  ethische	
  theologie	
  heeft	
  ‘twee	
  en	
  een	
  halve’	
  generatie	
  beleefd:	
  La	
  Saussaye	
  en	
  J.H.	
  Gunning	
  Jr.	
  als	
  representanten	
  van	
  
de	
   eerste	
   generatie,	
   J.J.Ph.	
   Valeton	
   en	
   I.	
   van	
  Dijk	
   van	
   de	
   tweede,	
   en	
  O.	
  Noordmans	
   en	
  A.M.	
   Brouwer	
   van	
   de	
   derde.	
   Bij	
  
Noordmans	
  wordt	
  het	
  ethische	
  vermengd	
  met	
  het	
  dialectische	
  beginsel	
  van	
  K.	
  Barth.	
  
7	
  Ordinantie	
  13,	
  art.	
  19:4	
  
8	
  P.	
  van	
  den	
  Heuvel,	
  De	
  Hervormde	
  Kerkorde,	
  Zoetermeer	
  1991,	
  151.	
  En	
  A.J.	
  Rasker,	
  De	
  Nederlandse	
  Hervormde	
  Kerk	
  vanaf	
  
1795,	
  Kampen	
  1986,	
  295-­‐304.	
  
9	
  Het	
  moderamen	
  schrijft:	
   ‘Gemeenschap’	
  wil	
   tot	
  uitdrukking	
  brengen,	
  dat	
  de	
  Kerk	
  thans	
  dezelfde	
  Geest	
  nodig	
  heeft,	
  die	
  
het	
  vroeg-­‐kerkelijk	
  en	
  het	
  reformatorische	
  belijden	
  wekte.	
  ‘Gemeenschap’	
  wil	
  zeggen:	
  hartelijke	
  instemming	
  met	
  het	
  getui-­‐
genis	
  des	
  Geestes,	
  dat	
  de	
  vaderen	
  in	
  het	
  woord	
  der	
  Schrift	
  hoorden	
  en	
  waarop	
  zij	
  in	
  hun	
  belijdenis	
  antwoordden.	
  Zie	
  P.	
  van	
  
den	
  Heuvel,	
  a.w.,	
  151.	
  



3	
  

	
  

zonder	
  leven.	
  Aan	
  de	
  andere	
  kant	
  was	
  het	
  ‘in	
  gemeenschap	
  met’	
  ook	
  bedoeld	
  als	
  waarborg	
  tegen	
  het	
  
omgekeerde:	
  Geest	
  die	
  zich	
  losmaakt	
  van	
  de	
  historische	
  gestalte,	
  geestdrift	
  zonder	
  Woord.	
  Van	
  den	
  
Heuvel	
   geeft	
   echter	
   aan	
   dat	
   in	
   de	
   praktijk	
   de	
   term	
   ‘in	
   gemeenschap	
  met’	
   soms	
  wel	
   die	
   betekenis	
  
kreeg:	
  ‘Herhaaldelijk	
  wordt	
  ze	
  gelezen	
  als	
  een	
  wat	
  ‘lossere	
  formulering’	
  die	
  vooral	
  beoogt	
  te	
  zeggen,	
  
dat	
  we	
  ons	
  aan	
  die	
  belijdenis	
  niet	
  te	
  strak	
  gebonden	
  hoeven	
  te	
  weten,	
  waarbij	
  er	
  van	
  die	
  diepe	
  gees-­‐
telijke	
  verbondenheid	
  soms	
  weinig	
  meer	
  te	
  bespeuren	
  valt.’10	
  	
  
	
   Het	
  is	
  duidelijk	
  dat	
  de	
  kerkorde	
  gestalte	
  en	
  Geest	
  niet	
  als	
  botsende	
  polen	
  zag:	
  zij	
  vraagt	
  van	
  
ons	
  gemeenschap	
  met	
  het	
  belijden,	
  maar	
  wil	
  dat	
  men	
  zich	
  geestelijk	
  voegt,	
  en	
  dus	
  in	
  vrijheid.	
  Toch	
  is	
  
de	
  kerkelijke	
  praktijk	
  weerbarstig.	
  Vrijheid	
  en	
  traditie	
  worden	
  zo	
  snel	
  gepolariseerd,	
  zoals	
  ook	
  bleek	
  
in	
  mijn	
   colloquiumcommissie.	
  Daarom	
  maken	
  we	
  nu	
  de	
  overstap	
  naar	
   La	
  Saussaye,	
  het	
  middenpa-­‐
neel.	
  	
  

Chantepie	
  de	
  la	
  Saussaye	
  over	
  gezag	
  en	
  vrijheid11	
  
Deze	
  kerkordelijke	
   formulering	
  ademt	
  ook	
  de	
  geest	
   van	
   La	
   Saussaye	
  en	
  de	
  ethische	
   theologie.	
  Dat	
  
vergt	
  een	
  kleine	
  uiteenzetting.	
  La	
  Saussaye	
  had	
  als	
  belangrijke	
  theologische	
  passie	
  het	
  bijeenhouden	
  
van	
  geloof	
  en	
  wetenschap.	
  Beide	
  dreven	
  in	
  de	
  19de	
  eeuw	
  als	
  ijsschotsen	
  uiteen.	
  De	
  kerk,	
  die	
  op	
  beide	
  
wilde	
  blijven	
  staan,	
  kwam	
  dus	
  in	
  een	
  spagaat:	
  geloof	
  en	
  rede	
  leken	
  elkaars	
  opponenten	
  te	
  worden.	
  
Zo	
  stond	
  er	
  pal	
  tegenover	
  de	
  gepassioneerde	
  opwekkingsbeweging	
  van	
  het	
  Reveil	
  de	
  ‘moderne	
  rich-­‐
ting’	
   die	
   de	
   leerstoelen	
   bemachtigde.	
   De	
   confessionelen	
   waren	
   ook	
   geworteld	
   in	
   het	
   Reveil.	
   Hun	
  
voorman	
  was	
  de	
  bekende	
  jurist	
  Groen	
  van	
  Prinsterer.	
  Groen	
  meende	
  dat	
  je	
  de	
  kerk	
  strak	
  op	
  de	
  belij-­‐
denis	
  moest	
  binden.	
  De	
  belijdenis	
  moest	
  door	
  de	
  kerk	
  met	
  juridische	
  middelen	
  gehandhaafd	
  worden.	
  
Hoewel	
  La	
  Saussaye	
  en	
  Groen	
  samen	
  een	
  goede	
  relatie	
  hadden,	
  week	
  La	
  Saussaye	
  hier	
  juist	
  van	
  hem	
  
af:	
  hij	
  deelde	
  de	
  liefde	
  voor	
  de	
  belijdenis,	
  maar	
  moest	
  je	
  zieke	
  delen	
  van	
  de	
  kerk	
  dan	
  maar	
  afsnijden?	
  
Moest	
   je	
  de	
  modernen,	
   ‘mannen	
  van	
  de	
  wetenschap’,	
  met	
   juridische	
  middelen	
  uit	
  de	
  kerk	
  zetten?	
  
Daarmee	
  zou	
  je	
  ook	
  het	
  ware	
  in	
  de	
  Verlichting	
  de	
  rug	
  toekeren.	
  In	
  navolging	
  van	
  Isaac	
  Da	
  Costa	
  koos	
  
hij	
  voor	
  de	
  medische	
  weg:	
  bij	
  een	
  zieke	
  zet	
  je	
  het	
  geneesmiddel	
  van	
  het	
  Woord,	
  de	
  argumentatie	
  en	
  
de	
  liefde	
  in.	
  Die	
  zet	
  je	
  niet	
  met	
  regels	
  uit	
  de	
  herberg,	
  die	
  trek	
  je	
  met	
  touwen	
  van	
  liefde	
  en	
  argumen-­‐
tatie.12	
  De	
  formulering	
  uit	
  de	
  kerkorde	
  van	
  de	
  PKN	
  ademt	
  deze	
  geest:	
  de	
  belijdenis	
  blijft	
  volop	
  staan,	
  
maar	
  de	
  binding	
  daaraan	
  is	
  niet	
  juridisch.	
  Hier	
  heerst	
  een	
  andere	
  ademruimte.	
  

La	
  Saussaye’s	
  keuze	
  voor	
  het	
  medische	
  heeft	
  diepe	
  wortels.	
  Het	
  heeft	
  te	
  maken	
  met	
  zijn	
  visie	
  
op	
  de	
  mens.	
  Tegenover	
  Groen	
  benadrukt	
  hij	
  de	
  noodzaak	
  van	
  een	
  evenwicht	
  tussen	
  de	
  polariteit	
  van	
  
gezag	
  én	
  vrijheid	
  en	
  dit	
  is	
  een	
  antropologisch	
  thema	
  dat	
  als	
  een	
  rode	
  draad	
  door	
  het	
  oeuvre	
  van	
  La	
  
Saussaye	
  loopt.	
  Door	
  de	
  Revolutie	
  was	
  de	
  vrijheid	
  van	
  de	
  mens,	
  de	
  éne	
  kant	
  van	
  de	
  polariteit,	
  krach-­‐
tig	
   naar	
   voren	
   gebracht:	
   liberté,	
   égalité,	
   fraternité.13	
  Maar	
   La	
   Saussaye	
   zag,	
  met	
  Groen,	
   hierin	
   een	
  
satanische	
  macht	
  zich	
  verheffen:	
  de	
  vrijheid	
  die	
  hier	
  gezocht	
  wordt	
   is	
  het	
  vrij	
  van	
  God	
  willen	
  zijn	
  –	
  
zoals	
  je	
  ook	
  graag	
  vrij	
  van	
  hoofdluis	
  wilt	
  zijn.	
  Deze	
  opstand	
  kan	
  nooit	
  tot	
  vrijheid	
  leiden,	
  zij	
  zal	
  in	
  de	
  
slavernij	
  voeren.	
  Want	
  de	
  mens	
  is	
  zo	
  door	
  die	
  zelfde	
  God	
  geschapen,	
  dat	
  alleen	
  in	
  relatie	
  met	
  God	
  de	
  
vrijheid	
  tot	
  bloei	
  komt:	
  alleen	
  in	
  de	
  gerichtheid	
  op	
  God	
  kunnen	
  wij	
  werkelijk	
  vrij	
  worden.	
  Daar	
  komt	
  
de	
  noodzaak	
  van	
  de	
  andere	
  pool	
  naar	
  voren:	
  wij	
  hebben	
  óók	
  gezag	
  nodig	
  en	
  binding.	
  Hechte	
  binding	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10	
  In	
  a.w.,	
  151.	
  	
  
11	
  Zie	
  uitgebreid	
  H.	
  Veldhuis,	
  ‘Gezag	
  in	
  vrijheid’,	
  in	
  J.	
  Vlasblom,	
  J.	
  van	
  der	
  Windt,	
  Heel	
  de	
  kerk,	
  enkele	
  visies	
  op	
  de	
  kerk	
  bin-­‐
nen	
  de	
  ‘Ethische	
  richting’,	
  Zoetermeer	
  1995.	
  	
  
12	
   In	
   ‘Opmerkingen	
   omtrent	
   de	
   vraag:	
   “Wat	
   is	
   getrouwheid	
   in	
   de	
   bediening	
   van	
   het	
   leeraarsambt	
   in	
   de	
   Nederlandsche	
  
Hervormde	
  Kerk?”’,	
  VW	
  I,	
  173-­‐181.	
  
13	
  VW	
  I,	
  80-­‐81.	
  



4	
  

	
  

aan	
  God	
  die	
  als	
  enige	
  recht	
  heeft	
  op	
  alle	
  gezag,	
  maakt	
  ons	
  pas	
  waarlijk	
  vrij!	
  Hier	
  gingen	
  Groen	
  en	
  zijn	
  
vriend	
  gelijk	
  op.	
  Anders	
  dan	
  Groen	
  had	
  La	
  Saussaye	
  echter	
  meer	
  oog	
  voor	
  de	
  rechtvaardige	
  verlan-­‐
gens	
  die	
  zich	
  in	
  de	
  Revolutie	
  aandienden:	
  de	
  vraag	
  naar	
  vrijheid	
  zag	
  hij	
  als	
  een	
  terecht	
  verlangen,	
  zij	
  
het	
  dat	
  het	
  antwoord	
  van	
  de	
  Revolutie	
  terug	
  leidde	
  naar	
  ‘Egypte’.14	
  

La	
  Saussaye	
  benadrukt	
  dus	
  het	
   synergisme	
  tussen	
  vrijheid	
  en	
  binding	
  aan	
  gezag.	
  Vanuit	
  dit	
  
medische	
  spoor	
  moeten	
  de	
  modernen	
  de	
  tijd	
  krijgen	
  om	
  in	
  vrijheid	
  voor	
  Christus	
  gewonnen	
  te	
  wor-­‐
den.	
  Bovendien	
  zouden	
  we	
  door	
  het	
   juridische	
  spoor	
  de	
  wetenschap	
  al	
  gauw	
  afsnijden	
  van	
  kerk	
  en	
  
geloof,	
  we	
  zouden	
  zelf	
  meewerken	
  aan	
  het	
  rampzalige	
  uiteendrijven	
  van	
  de	
  schotsen.	
  En	
  dat	
  is	
  niet	
  
alleen	
  erg	
  voor	
  de	
  kerk,	
  óók	
  voor	
  de	
  wetenschap	
  en	
  de	
  Verlichting.	
  Denken,	
  wetenschap	
  en	
  Verlich-­‐
ting	
  komen,	
  net	
  als	
  de	
  vrijheid	
  en	
  de	
  staat,	
  alleen	
  tot	
  hun	
  ware	
  bestemming	
  in	
  hun	
  authentieke	
  bin-­‐
ding	
  aan	
  God.	
  De	
  gedachte	
  dat	
  wetenschap	
  gaat	
  bloeien	
  omdat	
  ze	
  los	
  wordt	
  gemaakt	
  van	
  God	
  is	
  voor	
  
La	
  Saussaye	
  een	
  gevaarlijke	
  mythe.15	
  	
  

De	
  gemeente	
  wordt	
  mondig	
  in	
  het	
  belijden	
  
Het	
   synergisme	
   tussen	
  deze	
   twee	
   schijnbare	
   tegenpolen	
  van	
  vrijheid	
  en	
  binding	
  ontwaart	
   La	
   Saus-­‐
saye	
  nergens	
  zo	
  duidelijk	
  als	
  in	
  het	
  belijden.	
  In	
  ‘Gedachten	
  over	
  het	
  wezen	
  en	
  de	
  behoeften	
  der	
  kerk’	
  
uit	
  185516	
  vinden	
  we	
  hierover	
  enkele	
  dieptepeilingen.	
  Het	
  boek	
  is	
  een	
  verzameling	
  van	
  elf	
  ecclesiolo-­‐
gische	
  stellingen.	
  In	
  de	
  eerste	
  vier	
  beschrijft	
  La	
  Saussaye	
  de	
  kerk	
  van	
  haar	
  ‘objectieve’	
  kant:	
  het	
  werk	
  
van	
  de	
  Heilige	
  Geest	
  die	
  de	
  gemeente	
  verwekt	
  door	
  Woord	
  en	
  Sacrament.	
  Dan	
  volgt	
  de	
  vijfde	
  stelling	
  
waarop	
  ik	
  mij	
  concentreer:	
  	
  
	
  

De	
  gemeente	
  drukt	
  haar	
  geloof,	
  en	
  daarmede	
  wat	
  zij	
  in	
  Woord	
  en	
  Sakrament	
  vindt,	
  uit	
  in	
  ha-­‐
re	
  belijdenis.17	
  

	
   	
  

In	
  deze	
  stelling	
  gaat	
  La	
  Saussaye	
  de	
  ‘subjectieve’	
  zijde	
  beschrijven:	
  het	
  door	
  de	
  Geest	
  gewekte	
  leven	
  
van	
  de	
  gemeente.	
  Steeds	
  lijkt	
  het	
  beeld	
  uit	
  Jesaja	
  55	
  op	
  de	
  achtergrond	
  aanwezig:	
  regen	
  of	
  sneeuw	
  
die	
  neerdaalt	
  uit	
  de	
  hemel	
  keert	
  niet	
  ledig	
  terug....	
  In	
  de	
  uitwerking	
  van	
  deze	
  stelling	
  keert	
  het	
  thema	
  
van	
  de	
  vrijheid	
  terug:	
  	
  
	
  

Het	
  geloof	
  der	
  gemeente,	
  waardoor	
   zij	
  ontstaan	
   is,	
  en	
  dat	
  een	
  gewrocht	
   is	
   van	
  den	
  schep-­‐
penden	
  adem	
  Gods	
  is	
  haar	
  geloof,	
  d.i.	
  dat	
  zij	
  het	
  niet	
  alleen	
  van	
  buitenaf	
  bezit,	
  dat	
  het	
  haar	
  
niet	
  als	
  een	
  kleed	
  is	
  omgehangen,	
  maar	
  dat	
  het	
  in	
  haar	
  en	
  door	
  haar	
  geworden	
  is.	
  Eerst	
  door	
  
bewustheid	
  en	
  toestemming	
  d.i.	
  dus	
  door	
  werkzaamheid	
  des	
  verstands	
  en	
  des	
  wils	
  wordt	
  het	
  
geloof,	
  d.i.	
  gaat	
  het	
  van	
  den	
  staat	
  van	
  lijdelijkheid	
  of	
  liever	
  toestandelijkheid	
  over	
  in	
  dien	
  der	
  
vrijheid	
   en	
  wordt	
  daarmede	
  eerst	
   regt	
   het	
   persoonlijk	
   eigendom.	
   Eerst	
   daardoor	
  wordt	
  de	
  
gemeente	
  gemeente.	
  	
  

	
  

La	
  Saussaye	
  trekt	
  dan	
  de	
  lijn	
  door	
  naar	
  het	
  uitspreken	
  van	
  dat	
  bewust	
  geworden	
  geloof,	
  het	
  belijden:	
  	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14	
  Hij	
   stemt	
  hierin	
  overeen	
  met	
  Gunning,	
   zie	
  Nico	
  den	
  Bok,	
   ‘Een	
  mens	
  verloochent	
  zijn	
  wezen	
  niet’,	
  Kerk	
  en	
  Theologie,	
  1	
  
(2009)	
  33:	
   ‘Nieuwe	
  eigentijdse	
  ontwikkelingen	
   zijn	
  dus	
  niet	
  bij	
   voorbaat	
   verdacht;	
  maar	
   zij	
   zijn	
  ook	
  niet	
   vanzelfsprekend	
  
‘vooruitgang’.’	
  	
  
15	
  Zie	
  ‘Nog	
  een	
  woord	
  over	
  geloof	
  en	
  wetenschap’,	
  VW	
  I,	
  414:	
  ‘De	
  rede	
  zich	
  van	
  het	
  geweten	
  isoleerende	
  vermoordt	
  zich	
  
zelve.’	
  (Het	
  geweten	
  kan	
  in	
  het	
  spraakgebruik	
  van	
  La	
  Saussaye	
  ook	
  niet	
  in	
  algemene	
  zin	
  verstaan	
  worden,	
  maar	
  is	
  betrokken	
  
op	
  Christus.)	
  Vergelijk	
  verder	
  M.	
  Sarot,	
  De	
  Goddeloosheid	
  van	
  de	
  wetenschap,	
  Zoetermeer	
  2006.	
  	
  
16	
  Zie	
  over	
  de	
  setting	
  hiervan	
  VW	
  I,	
  277.	
  
17	
  VW	
  I,	
  240.	
  



5	
  

	
  

De	
  gemeente	
  nu,	
  de	
  vrije,	
  de	
  mondige,	
  …is	
  …	
  niet	
  meer	
  alleen	
  lijdelijk	
  tegen	
  over	
  de	
  objecti-­‐
viteit	
   die	
   zij	
   ontvangt;	
   zij	
   ontvangt	
   niet	
   alleen,	
   zij	
   geeft	
   terug…	
   .	
   Zij	
   hoort	
   niet	
   alleen	
   het	
  
woord	
  Gods,	
  zij	
  spreekt	
  het	
  uit.	
  Zij	
  is	
  de	
  geloovende,	
  en	
  daarmede	
  de	
  belijdende,	
  …	
  

	
  

Dit	
  belijden	
  noemt	
  La	
  Saussaye	
  nu	
  het	
  teken	
  van	
  haar	
  mondigheid18	
  –	
  een	
  stille	
  corrigerende	
  verwij-­‐
zing	
  naar	
  Kant?19	
  De	
  moderne	
  mondigheid,	
  gefundeerd	
  in	
  de	
  autonome	
  vrijheid,	
  is	
  een	
  wangedrocht	
  
en	
  een	
  hersenschim:	
  de	
  mens	
  vindt	
  haar	
  vrijheid	
  en	
  mondigheid	
  pas	
  in	
  het	
  belijden	
  van	
  de	
  kerk.	
  Na-­‐
tuurlijk,	
   de	
   belijdenis	
   heeft	
   wetgevend	
   karakter	
   tegenover	
   de	
   onmondige	
   leden	
   van	
   de	
   kerk.	
   Hier	
  
komt	
  het	
  gezagselement	
   terug.	
  Maar	
  het	
   is	
  een	
  zedelijk	
  gezag,	
  omdat	
  de	
  belijdenis	
  wel	
  het	
  woord	
  
van	
  de	
  kerk	
  is,	
  haar	
  eigen	
  mondigheid.	
  La	
  Saussaye	
  spreekt	
  hier	
  ook	
  over	
  tucht:	
  	
  
	
  

Voorzeker,	
  in	
  dezelfde	
  mate	
  als	
  de	
  belijdenis	
  der	
  gemeente	
  boven	
  den	
  enkelen	
  staat,	
  onder-­‐
vindt	
   deze	
   de	
   tucht	
   dier	
   belijdenis.	
   Doch	
   het	
   is	
   een	
   zedelijke	
   tucht,	
   een	
   band	
   des	
   Heilige	
  
Geestes,	
  niet	
  de	
   formeel-­‐wettelijke	
  van	
  een	
  uitwendige	
   regel;	
  want	
  het	
   is	
  de	
  belijdenis	
  der	
  
gemeente,	
  die	
  als	
  zoodanig	
  in	
  haar	
  en	
  niet	
  boven	
  haar	
  leeft	
  …	
  

	
  

Het	
   ligt	
  nu	
  in	
  de	
  aard	
  der	
  zaak	
  dat	
  de	
  belijdenis	
  niet	
  de	
  belijdenis	
   is	
  van	
  ieder	
  die	
  tot	
  de	
  kerk	
  gere-­‐
kend	
  wordt:	
  hoe	
  zou	
  de	
  kerk	
  anders	
  kunnen	
  ‘winnen	
  op	
  de	
  wereld’?	
  Juist	
  kerk	
  en	
  belijdenis	
  wekken	
  
op	
  tot	
  geestelijk	
  leven,	
  de	
  belijdenis	
  is	
  het	
  ‘middel	
  van	
  de	
  wasdom’	
  van	
  de	
  kerk.	
  Kan	
  de	
  enkeling	
  dan	
  
nooit	
   boven	
   de	
   belijdenis	
   staan?	
   ‘Boven	
   eene	
   éénmalige	
   uitdrukking	
   dier	
   belijdenis:	
   ja;	
   boven	
   de	
  
tegenwoordige,	
   levende	
  belijdenis	
  der	
  gemeente:	
  neen.’	
  Met	
  dit	
  wat	
  paradoxale	
  antwoord	
  bedoelt	
  
La	
  Saussaye	
  dat	
  de	
  enkeling,	
  nadat	
  hij	
  gevormd	
  is	
  door	
  de	
  belijdenis,	
  misschien	
  die	
  belijdenis	
  ooit	
  wel	
  
kan	
  zuiveren.	
  De	
  belijdenis	
   is	
  nooit	
  af.	
  Maar	
   juist	
   iemand	
  die	
  erdoor	
  gevormd	
  is,	
  zal	
  er	
  nooit	
  hoog-­‐
moedig	
  boven	
  staan.	
  	
  
	
   Tegenover	
  deze	
  mondige	
  kerk,	
  waarbij	
  de	
  belijdenis	
  het	
  ‘middel	
  van	
  haar	
  wasdom’	
  is,	
  stelt	
  La	
  
Saussaye	
  zijn	
  reglementenkerk	
  van	
  1816,	
  een	
  kerk	
  waar	
  de	
  ‘sokratische	
  leermethode’	
  heerst	
  en	
  die	
  
haar	
   mondigheid	
   daarmee	
   verspeelt.20	
   Als	
   Christus	
   wordt	
   gezien	
   als	
   de	
   socratische	
   leraar	
   van	
   de	
  
mensheid	
  wordt	
  de	
  waarheid	
  geboren	
  uit	
  dat	
  wat	
  in	
  elk	
  individu	
  in	
  de	
  knop	
  al	
  aanwezig	
  is;	
  het	
  hoeft	
  
alleen	
  nog	
  maar	
  ontketend	
  te	
  worden.	
  	
  	
  
	
  

‘Geen	
  belijdenis	
   is	
   hier	
  denkbaar,	
  want	
  er	
   is	
   geen	
  geloof;	
   er	
   is	
   een	
   ingenomen	
   zijn	
  met	
  de	
  
voortreffelijkheid	
  der	
  menschelijke	
  natuur,	
  dat	
  men	
  geloof	
  noemt;	
  maar	
  de	
  menschheid	
  die	
  
voor	
  haar	
   geloof	
   geen	
  ander	
   voorwerp	
  heeft	
  dan	
   zich	
   zelve	
  heeft	
   geen	
  geloof.	
  Het	
   subjekt	
  
vernietigt	
  het	
  objekt,	
  wanneer	
  het	
  subjekt	
  objekt	
  wordt.	
  ’21	
  

	
  

Uit	
  dit	
  alles	
  blijkt	
  dat	
  het	
  belijden	
  voor	
  La	
  Saussaye	
  essentieel	
  is	
  voor	
  het	
  bestaan	
  van	
  gemeente	
  en	
  
kerk.	
  ‘De	
  belijdenis	
  is	
  het	
  teeken	
  dat	
  de	
  menschheid	
  gemeente	
  Gods	
  is	
  geworden,	
  dat	
  zij	
  haren	
  God	
  
niet	
  meer	
  zoekt,	
  maar	
  Hem	
  gevonden	
  heeft.’	
  Leervrijheid,	
  feitelijk	
  aanwezig	
  in	
  zijn	
  kerk,	
  aanvaardt	
  hij	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18	
  VW	
  I,	
  241.	
  
19	
  Kant	
  had	
  in	
  immers	
  de	
  Verlichting	
  getypeerd	
  als	
  ‘het	
  uittreden	
  van	
  de	
  mens	
  uit	
  de	
  onmondigheid	
  die	
  hij	
  aan	
  zichzelf	
  te	
  
wijten	
   heeft.	
   Onmondigheid	
   is	
   het	
   onvermogen	
   zich	
   van	
   zijn	
   verstand	
   te	
   bedienen	
   zonder	
   de	
   leiding	
   van	
   een	
   ander.’	
   I.	
  
KANT,	
  Beantwortung	
  der	
  Frage:	
  Was	
  ist	
  Aufklärung?	
  In	
  Berlinische	
  Monatsschrift.	
  December	
  1784,	
  blz.	
  481-­‐494.	
  
20	
  Hij	
  heeft	
  hier	
  J.H.	
  Scholten	
  op	
  het	
  oog;	
  voor	
  hoe	
  het	
  socratische	
  doorwerkte	
  bij	
  zijn	
  leerlingen:	
  P.L.	
  Slis,	
  L.W.E.	
  Rauwen-­‐
hoff,	
  Apologeet	
  van	
  het	
  modernisme.	
  Kampen	
  2003,	
  193.	
  
21	
  VW	
  I,	
  243.	
  



6	
  

	
  

dan	
  ook	
  als	
  een	
  ‘kastijding’.	
  22	
  Hij	
  aanvaardt	
  het	
  met	
  de	
  ‘lijdelijkheid	
  van	
  het	
  geduld,	
  van	
  het	
  geloof,	
  
van	
  de	
  hoop…’.	
  Tot	
  zo	
  ver	
  een	
  weergave	
  van	
  de	
  vijfde	
  ecclesiologische	
  stelling.	
  	
  	
  

In	
  de	
  volgende	
  stelling	
  wijst	
  La	
  Saussaye	
  op	
  het	
  feit	
  dat	
  de	
  belijdenis	
  noodzakelijkerwijs	
  ont-­‐
staat	
  uit	
  de	
  tegenstelling	
  tussen	
  de	
  gemeente	
  en	
  de	
  wereld.	
  Zij	
  heeft	
  dus	
  een	
  afwerend	
  karakter.	
  Zij	
  
is	
  daarmee	
  een	
  aanstoot.	
  Niet	
  om	
  de	
  wereld	
   los	
  te	
   laten:	
   ‘zij	
  weert	
  haar	
  af	
  om	
  haar	
  te	
  kwetsen,	
  zij	
  
kwetst	
  haar	
  om	
  haar	
  te	
  trekken.	
  Haar	
  verdediging	
  is	
  aanval,	
  haar	
  aanval	
  aantrekking.’	
  Tot	
  zo	
  ver	
  deze	
  
selectie	
  uit	
  La	
  Saussaye’s	
  gedachten	
  over	
  de	
  belijdenis.	
  

La	
  Saussaye	
  over	
  de	
  proponentsformule	
  	
  
Uiteraard	
  vormt	
  dit	
  de	
  basis	
  voor	
  de	
  verdere	
  reflecties	
  van	
  La	
  Saussaye	
  over	
  de	
  proponentskwestie.	
  
De	
  ecclesiologische	
  toonaard	
  die	
  hierbij	
  zijn	
  muziek	
  bepaalt	
   is	
  die	
  van	
  het	
  doorgebroken	
  Koninkrijk	
  
van	
  Christus.	
  ‘La	
  vie	
  de	
  ce	
  royaume	
  est	
  une	
  vie	
  d’amour,	
  donc	
  une	
  vie	
  de	
  souffrances	
  et	
  une	
  vie	
  de	
  
prières.’	
  Het	
  is	
  het	
  gebed	
  ‘pour	
  ses	
  chefs	
  dans	
  l’ordre	
  temporel	
  et	
  ses	
  conducteurs	
  dans	
  l’ordre	
  spiri-­‐
tuel,	
  pour	
  l’église	
  de	
  Christ,	
  pour	
  l’humanité	
  tout	
  entière…’.	
  Dit	
  wijd	
  uitwaaierend	
  gebed	
  doet	
  denken	
  
aan	
  Miskotttes	
  ‘de	
  kern	
  ziet	
  wijd’.	
  La	
  Saussaye	
  heeft	
  dan	
  ook	
  steeds	
  een	
  scherp	
  oordeel	
  over	
  separa-­‐
tisme,	
  ook	
  het	
  separatisme	
  in	
  naam	
  van	
  de	
  zuivere	
  belijdenis.	
  Het	
  is	
  roof:	
  een	
  ongeduldig	
  vooruitlo-­‐
pen	
   op	
   het	
   komende	
   Koninkrijk.	
   In	
   alles	
  moeten	
  we	
   de	
   nu	
   eenmaal	
   langzame	
  maar	
   gestage	
   groei	
  
respecteren:	
  Gods	
  handen	
  zijn	
  de	
  handen	
  van	
  een	
  geduldige	
  wijnboer	
  die	
  weet	
  dat	
  de	
  ranken	
  groei-­‐
en	
  in	
  hun	
  eigen	
  tempo.23	
  	
  	
  

In	
   ‘Opmerkingen	
   omtrent	
   de	
   vraag:	
   “Wat	
   is	
   getrouwheid	
   in	
   de	
   bediening	
   van	
   het	
   leeraars-­‐
ambt	
  in	
  de	
  Nederlandsche	
  Hervormde	
  Kerk?”’24	
  gaat	
  La	
  Saussaye	
  concreet	
  op	
  de	
  proponentskwestie	
  
in.	
  In	
  zijn	
  tijd	
  ontstond	
  er	
  een	
  polarisatie	
  bij	
  de	
  proponentsformule	
  rond	
  het	
  quia	
  of	
  quatenus.	
  Stem	
  
je	
  in	
  met	
  de	
  belijdenisgeschriften	
  omdat	
  (quia)	
  of	
  voor	
  zover	
  (quatenus)	
  ze	
  in	
  overeenstemming	
  zijn	
  
met	
  de	
  Heilige	
  Schrift?	
  La	
  Saussaye	
  neemt	
  scherpzinnig	
  stelling:	
  het	
  is	
  onzedelijk,	
  aldus	
  La	
  Saussaye,	
  
om	
  

	
  

‘onder	
  voorwending	
  van	
  het	
  quatenus	
  aan	
  de	
  geheele	
  onderteekening	
  haar	
  kracht	
  te	
  willen	
  
ontnemen	
  en	
  aldus	
  de	
  hoogst	
  ernstige	
  zaak	
  zijner	
  verbindtenis	
  tot	
  het	
  heilig	
  ambt	
  reeds	
  bij	
  
den	
  aanvang	
  door	
  een	
  ligtzinnig	
  woordenspel,	
  …	
  van	
  alle	
  ernst	
  te	
  berooven	
  en	
  tot	
  eene	
  on-­‐
waardige	
  vertooning	
   te	
  maken;	
  aan	
  den	
  anderen	
  kant	
   ligt	
  het	
  quatenus,	
  ook	
  waar	
  het	
  niet	
  
uitgedrukt	
  is,	
  in	
  den	
  aard	
  zelve	
  der	
  uitgedrukte	
  onderwerping	
  van	
  het	
  formulier	
  aan	
  de	
  H.S….’	
  	
  

	
  

Door	
  die	
   formulieren	
  zelf	
  wordt	
  toch	
   immers	
  vooronderstelt	
  dat	
  de	
  Schrift	
  het	
  hoogste	
  gezag	
   is	
  en	
  
dat	
  zij	
  dus	
  altijd	
  een	
  ‘noodzakelijk	
  korrectief	
  van	
  het	
  formulier’25	
   is?	
  Wie	
  met	
  het	
  quatenus	
  de	
  belij-­‐
denis	
  uitholt	
  doet	
  als	
  een	
  kind	
  dat	
  iets	
  belooft	
  met	
  gekruiste	
  vingers	
  achter	
  de	
  rug;	
  anderzijds	
  is	
  het	
  
quatenus	
  altijd	
  al	
  voorondersteld.	
  De	
  hele	
  kwestie	
   is	
  dus	
  volgens	
  La	
  Saussaye	
   ‘geheel	
  onwezenlijk’.	
  
Bovendien	
  vermoedt	
  La	
  Saussaye	
  bij	
  de	
  quatenus-­‐aanhangers	
  helemaal	
  geen	
   trouw	
  aan	
  de	
  Schrift:	
  
behalve	
  dat	
  men	
  zich	
  verheven	
  acht	
  boven	
  de	
  formulieren,	
  verwerpt	
  men	
  onder	
  dekmantel	
  van	
  het	
  
quatenus	
  meestal	
  ook	
  het	
  gezag	
  van	
  de	
  Schrift.	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22	
  ‘Opmerkingen	
  omtrent	
  de	
  vraag:	
  “Wat	
  is	
  getrouwheid	
  ….?”’,	
  VW	
  I,	
  180.	
  
23	
  La	
  Saussaye	
  keek	
  dan	
  ook	
  liever	
  naar	
  Duitsland	
  en	
  Frankrijk	
  dan	
  naar	
  het	
  Westen	
  voor	
  zijn	
  ecclesiologische	
  inspiratie.	
  Hij	
  
spreekt	
  meestal	
  afkeurend	
  over	
  het	
  Engelse	
  Methodisme,	
  zie	
  b.v.	
   ‘Leven	
  en	
  rigting’,	
  VW	
  III,	
  113,	
  126.	
  Zie	
  ook	
  ‘Gedachten	
  
over	
  het	
  wezen	
  en	
  de	
  behoeften	
  der	
  kerk’,	
  VW	
  I,	
  227,	
  stelling	
  2.	
  En	
  verder	
  ‘De	
  nood	
  der	
  kerk’,	
  VW	
  I,	
  537.	
  
24	
  VW	
  I,	
  173-­‐182.	
  
25	
  VW	
  I,	
  173,	
  cursivering	
  van	
  La	
  Saussaye.	
  	
  



7	
  

	
  

	
   Wat	
   is	
  er	
  nu	
  nodig	
  voor	
  een	
  trouwe	
  ambtsbediening?	
  Naast	
  een	
   ‘levend	
  geloof	
   in	
  den	
  Hei-­‐
land,	
  dat	
  de	
  leeraar	
  met	
  alle	
  ware	
  christenen	
  gemeen	
  heeft,	
  de	
  bijzondere	
  roeping	
  tot	
  dit	
  ambt,	
  roe-­‐
ping	
  die	
  hij	
  alleen	
  in	
  het	
  binnenste	
  van	
  eigen	
  gemoed	
  en	
  geweten	
  kan	
  vernemen..	
  ’.26	
  Daaruit	
  vloeit	
  
voort	
  dat	
  trouw	
  aan	
  die	
  Heer	
  zijn	
  eerste	
  plicht	
  is,	
  daaruit	
  vloeit	
  trouw	
  aan	
  de	
  kerk	
  voort.	
  Hij	
  dient	
  de	
  
kerk	
  ‘alleen	
  door	
  de	
  eerste	
  trouw.	
  Hij	
  belijdt	
  de	
  leer	
  der	
  kerk,	
  hij	
  handhaaft	
  het	
  formulier,	
  -­‐	
  moet	
  het	
  
gezegd	
  worden?	
  –	
  niet	
  omdat	
  het	
  de	
  leer	
  der	
  kerk	
  is,	
  ….	
  maar	
  omdat	
  die	
  leer	
  waarheid	
  is,	
  en	
  hij	
  met	
  
zijne	
  onderteekening	
  eigene	
  vrije	
  overtuiging	
  heeft	
  uitgesproken’.	
  Maar	
  omdat	
  de	
  leer	
  naar	
  de	
  Heer	
  
verwijst,	
   is	
  er	
  volgens	
  La	
  Saussaye	
  wel	
  een	
  hiërarchie:	
  bij	
  conflict	
  tussen	
  beide	
   is	
  het	
  duidelijk	
  waar	
  
men	
  voor	
  moet	
  kiezen.	
  Conflict	
   is	
  mogelijk	
  omdat	
  de	
  leer	
  van	
  de	
  kerk	
  zich	
  ontwikkelt,	
  en	
  nooit	
  een	
  
volmaakt	
  stadium	
  heeft	
  bereikt.	
  Hiervan	
  geeft	
  La	
  Saussaye	
  een	
  concreet	
  voorbeeld:	
  hebben	
  de	
  Her-­‐
vormers	
  niet	
  uit	
  vrees	
  om	
  te	
  veel	
  toe	
  te	
  geven	
  aan	
  Rooms	
  misbruik	
  en	
  dwaalleer,	
  het	
  hele	
  artikel	
  van	
  
de	
  nederdaling	
  ter	
  helle	
  prijsgegeven?	
  Moet	
   je	
  dan	
  toch,	
   tegen	
   je	
  geweten	
   in,	
  de	
  Catechismus	
  vol-­‐
gen?	
  Een	
  retorische	
  vraag,	
  uiteraard.27	
  
	
   Maar	
  dan	
  volgt	
  een	
   tegenwerping:	
   als	
   je	
   zo	
  de	
   letter	
  prijsgeeft,	
   is	
  dan	
  niet	
  het	
  hek	
  van	
  de	
  
dam?	
  Geef	
  je	
  dan	
  niet	
  ‘de	
  kerk	
  prijs	
  aan	
  hen	
  die,	
  zonder	
  op	
  historische	
  continuïteit	
  te	
  letten,	
  het	
  qua-­‐
tenus	
  gebruiken	
  om	
  de	
  historisch	
  gelegde	
  grondslagen	
  der	
  Hervormde	
  kerk	
  te	
  ondermijnen…?’	
  Dan	
  
wordt	
  het	
  gezag	
  van	
  de	
  belijdenis	
  toch	
  een	
  wassen	
  neus?	
  La	
  Saussaye	
  geeft	
  aan	
  wat	
  hij	
  zelf	
  van	
  een	
  
dergelijk	
  misbruik	
  zou	
  vinden.	
  Iemand	
  die	
  ‘het	
  onfeilbaar	
  gezag	
  der	
  H.S.’	
  verwerpt	
  en	
  daarmee	
  ‘hare	
  
meest	
  kenschetsende	
  leerstukken	
  als	
  de	
  Godheid	
  des	
  Zoons,	
  de	
  schuldverzoening	
  door	
  zijn	
  bloed,	
  en	
  
om	
  alles	
  in	
  één	
  punt	
  zaam	
  te	
  trekken,	
  de	
  drie-­‐eenheid	
  Gods,	
  als	
  waarin	
  zich	
  alle	
  heilswaarheden	
  con-­‐
centreren	
  en	
  waarop	
  zij	
  uitlopen’,	
  zo	
  iemand	
  ‘breekt	
  met	
  de	
  Hervormde,	
  ja	
  met	
  de	
  christelijke	
  kerk’.	
  
En	
  La	
  Saussaye	
  heeft	
  geen	
  begrip	
  voor	
  de	
  goede	
  trouw	
  van	
  zo	
  iemand,	
  als	
  die	
  meent	
  ‘met	
  deze	
  ver-­‐
werping	
  evenwel	
  de	
  onderteekening	
  onzer	
  formulieren	
  te	
  kunnen	
  vereenigen.’	
  Hier	
  stelt	
  hij	
  dus	
  de	
  
kwestie	
  van	
  de	
  betrouwbaarheid	
  en	
  formuleert	
  dan	
  ook	
  heel	
  scherp:	
  ‘Het	
  is	
  zedelijke	
  barbaarsheid,	
  
in	
  eene	
  kerk	
   intetreden	
  ten	
  einde	
  haar	
  te	
  verwoesten	
  en	
  eene	
  andere	
   in	
  hare	
  plaats	
  te	
  stellen…’.28	
  
Hoe	
  nu	
  verder?	
  

Op	
  dit	
  geladen	
  moment	
   in	
  het	
  betoog	
  speelt	
  de	
   tegenstelling	
  medisch–juridisch	
  op.	
  Tot	
  nu	
  
toe	
  stond	
  La	
  Saussaye	
  zij	
  aan	
  zij	
  met	
  Groen,	
  maar	
  hier	
  scheiden	
  zich	
  de	
  wegen.29	
  De	
  vraag	
  is	
  namelijk:	
  
‘hoe	
   zullen	
  wij	
   den	
   vijand,	
   d.i.	
   het	
   rationalisme,	
   het	
   ongeloof,	
   het	
   veelsoortige,	
   overwinnen?’30	
   La	
  
Saussaye	
  is	
  dan	
  van	
  mening	
  dat	
  het	
  juridisch-­‐confessionele	
  standpunt	
  niet	
  meer	
  toegepast	
  kan	
  wor-­‐
den.	
  De	
  ‘krankheid’	
  die	
  het	
  leven	
  zelf	
  heeft	
  aangetast	
  zou	
  namelijk	
  zo	
  niet	
  overwonnen	
  worden.	
  Er	
  zit	
  
te	
  veel	
  waarheid	
  in	
  de	
  leugen	
  om	
  haar	
  zo	
  maar	
  af	
  te	
  snijden,	
  te	
  veel	
  leven	
  in	
  de	
  dode	
  takken	
  om	
  ze	
  
zo	
  maar	
   in	
  het	
  vuur	
  te	
  werpen.	
  La	
  Saussaye	
  had	
  hier	
  bijvoorbeeld	
  op	
  dit	
  thema	
  kunnen	
  wijzen:	
  dat	
  
van	
  de	
  accommodatieleer.	
  Past	
  God	
  zich	
  aan	
  in	
  de	
  Bijbel,	
  een	
  accommodatie	
  aan	
  de	
  taal	
  van	
  de	
  men-­‐
sen	
  in	
  hun	
  historische	
  situatie?	
  Aan	
  hun	
  uitdrukkingswijzen,	
  hun	
  sagen	
  of	
  legendes?	
  Groen	
  zei	
  ‘nee’	
  
op	
   deze	
   vraag,	
   overigens	
   als	
   jurist.31	
   La	
   Saussaye	
   accepteerde	
   de	
   accommodatieleer	
   wel	
   en	
   kon	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
26	
  VW	
  I,	
  175.	
  
27	
  Een	
  ander	
  voorbeeld	
  is	
  zijn	
  kritiek	
  op	
  de	
  ‘dordtsche	
  artikelen’,	
  terwijl	
  hij	
  toch	
  de	
  verkiezing	
  in	
  Christus	
  fundamenteel	
  acht	
  
voor	
  het	
  geloof,	
  zie	
  ‘De	
  krankheden	
  in	
  de	
  Nederlandsche	
  Hervormde	
  kerk’,	
  VW	
  I,	
  197.	
  	
  
28	
  ‘Gedachten	
  over	
  het	
  wezen	
  en	
  de	
  behoeften	
  der	
  kerk’,	
  VW	
  I,	
  253.	
  
29	
  Zoo	
  ook	
  in	
  de	
  verkondiging:	
  ‘Nous	
  ne	
  pouvons	
  donc	
  admettre	
  comme	
  un	
  droit	
  la	
  liberté	
  de	
  la	
  prédication	
  dans	
  l’	
  Église.	
  
Nous	
  désirons	
  que	
  la	
  prédication	
  soit	
  l’expression	
  de	
  la	
  foi	
  de	
  l’	
  Église	
  ;	
  mais	
  aussi	
  qu’elle	
  devienne,	
  non	
  par	
  contrainte,	
  mais	
  
uniquement	
  en	
  vertu	
  de	
  la	
  conviction	
  qu’elle	
  doit	
  l’être.	
  ‘La	
  crise	
  religieuse’,	
  VW	
  II,	
  411.	
  
30	
  VW	
  I,	
  177.	
  
31	
  Zie	
  Ongeloof	
  en	
  Revolutie,	
  Amsterdam	
  1903,	
  167.	
  



8	
  

	
  

hiermee	
  het	
  goed	
  recht	
  van	
  de	
  hele	
  moderne	
  bijbelkritiek	
  erkennen.32	
  Deze	
  waarheid	
  afsnijden	
  bete-­‐
kent	
   theologie	
  en	
  waarheid	
  zelf	
  afsnijden.	
  Deze	
  stem	
  moet	
  dus	
  niet	
   juridisch	
  buitengesloten,	
  maar	
  
medisch	
  geheeld	
  worden,	
  door	
  de	
  waarheid	
  in	
  de	
  dwaling	
  te	
  erkennen	
  en	
  zo	
  niet	
  de	
  strijd	
  maar	
  de	
  
ander	
  te	
  winnen.	
  La	
  Saussaye:	
  het	
  kerkrechtelijk	
  standpunt	
  ‘dat	
  het	
  werk	
  des	
  Heiligen	
  Geestes	
  aan	
  de	
  
belijdenis	
  der	
  vaderen	
  bindt,	
  heeft	
  kracht,	
  wellicht,	
  tot	
  getuigenis	
  tegen	
  dwaling	
  en	
  verkeerdheid,	
  het	
  
heeft	
   geen	
   kracht	
   tot	
   overtuiging,	
   geen	
   kracht	
   tot	
   bekeering	
   der	
   zondaars.’33	
   Tegenover	
   bepaalde	
  
modernen,	
  die	
  hij	
  zoals	
  we	
  zagen	
  ‘zedelijke	
  barbaarsheid’	
  verwijt,	
  zegt	
  hij	
  dan	
  ook	
  tegen	
  de	
  juridische	
  
partij:	
  ‘het	
  is	
  zedelijke	
  stilstand	
  en	
  daarmede	
  achteruitgang,	
  de	
  kerk	
  voor	
  volkomen	
  te	
  houden	
  en	
  de	
  
wassende	
  gemeente	
  met	
  de	
  voltooide	
  te	
  verwarren.’34	
  	
  

Historische	
  distantie:	
  ‘zedelijk’	
  staat	
  tegenover	
  staatsmacht	
  
We	
  hebben	
  nu	
  de	
  visie	
  van	
  La	
  Saussaye	
  op	
  de	
  belijdenis	
  en	
  de	
  proponentsbelofte	
  opgespoord.	
  Nu	
  
moeten	
  we	
  het	
  beeld	
  nog	
  scherper	
  stellen	
  door	
  te	
  kijken	
  naar	
  het	
  raamwerk	
  van	
  zijn	
  tijd.	
  We	
  moeten	
  
niet	
  vergeten	
  dat	
  de	
  confessionele	
  opponenten	
  van	
  La	
  Saussaye	
  enorm	
  verschillen	
  van	
  ‘onze’	
  confes-­‐
sionelen	
  van	
  de	
  21ste	
  eeuw.	
  Dat	
  verduidelijk	
  ik	
  eerst	
  met	
  twee	
  ingrijpende	
  gebeurtenissen.	
  	
  

In	
  1842	
  was	
  er	
  een	
  adres	
  geweest,	
  het	
  adres	
  van	
  ‘Zeven	
  Haagse	
  Heren’,	
  gericht	
  tegen	
  de	
  in-­‐
vloed	
  van	
  de	
  Groninger	
  richting,	
  die	
  men	
  te	
  vrijzinnig	
  vond.	
  Onder	
  leiding	
  van	
  Groen	
  eiste	
  men	
  strikte	
  
handhaving	
   van	
  de	
  belijdenis.	
  Dit	
  was	
  een	
   vraag	
  aan	
  de	
   synode,	
  maar	
  de	
   synode	
  werd	
   sinds	
  1816	
  
bestierd	
   door	
   Koning	
   en	
   staat.35	
   Het	
   was	
   een	
   half	
   staatsorgaan	
   en	
   kon	
   dus	
   ook	
   beschikken	
   over	
  
staatsmacht.	
  Dat	
  was	
  ook	
  precies	
  wat	
  Groen	
  van	
  een	
  echte	
  staat	
  verwachtte:	
  bescherming	
  van	
  de	
  
ware	
  leer.	
  Groen	
  werd	
  echter	
  teleurgesteld,	
  de	
  kerk	
  waar	
  de	
  Koning	
  van	
  droomde	
  was	
  een	
  keurige	
  
kerk	
  die	
  vooral	
  de	
  christelijke	
  deugden	
  kweekte.	
  We	
  noteren:	
  de	
   juridische	
  macht	
  waar	
  Groen	
  om	
  
vraagt	
  is	
  de	
  macht	
  van	
  de	
  staat	
  die	
  voogdij	
  heeft	
  over	
  de	
  kerk.	
  Een	
  ander	
  voorbeeld	
  is	
  het	
  herstel	
  van	
  
de	
  bisschoppelijke	
  hiërarchie	
  in	
  1853.	
  Dit	
  was	
  mogelijk	
  geworden	
  door	
  de	
  liberale	
  grondwet	
  in	
  1848.	
  
Door	
   deze	
   doorstart	
   van	
   de	
   principes	
   van	
   de	
   Revolutie	
   konden	
   de	
   Katholieken	
   eindelijk	
   de	
   conse-­‐
quenties	
  uit	
  de	
  scheiding	
  van	
  kerk	
  en	
  staat	
  gaan	
  trekken:	
  er	
  kwamen	
  weer	
  bisdommen	
  en	
  bisschop-­‐
pen.	
  Dit	
   leverde	
  een	
  storm	
  van	
  Protestants	
  verzet	
  op,	
  niet	
   in	
  de	
   laatste	
  plaats	
  door	
  Pius	
   IX	
  die	
  het	
  
had	
  over	
  het	
  ‘onkruid	
  van	
  het	
  Calvinisme’.	
  Daar	
  moest	
  de	
  Koning	
  tegen	
  optreden!	
  Willem	
  III	
  moest	
  
weer	
   de	
  mantel	
   van	
  Willem	
   van	
  Oranje	
   opnemen	
   en	
  Nederland	
   bevrijden!36	
   La	
   Saussaye	
   onderte-­‐
kende	
  de	
  petities	
  niet!	
  Maar	
  juist	
  in	
  de	
  aprilbeweging	
  van	
  1853	
  bleek	
  dat	
  men	
  zich	
  nog	
  graag	
  op	
  de	
  
Koning	
  en	
  de	
  staat	
  beriep	
  om	
  handhaving	
  van	
  de	
  rechten	
  van	
  de	
  Hervormde	
  kerk.37	
  Ik	
  wil	
  nu	
  aanto-­‐
nen	
  dat	
  dit	
  steeds	
  het	
  front	
  van	
  La	
  Saussaye	
  is	
  gebleven	
  en	
  dat	
  de	
  term	
  ‘juridisch’	
  voor	
  hem	
  dus	
  een	
  
andere	
  lading	
  had	
  dan	
  voor	
  ons.	
  Als	
  wij	
  hem	
  lezen	
  denken	
  we	
  al	
  snel	
  dat	
  hij	
  zich	
  verzet	
  tegen	
  strikt	
  
kerk-­‐juridische	
  procedures.	
  Ik	
  geloof	
  van	
  niet:	
  het	
  woord	
  ‘juridisch’	
  was	
  en	
  bleef	
  voor	
  La	
  Saussaye	
  en	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
32	
  Zie	
  bv	
  ‘De	
  Nood	
  der	
  Kerk’,	
  VW	
  I,	
  548-­‐	
  552.	
  Hier	
  draait	
  het	
  ook	
  om	
  het	
  ethisch	
  principe:	
  de	
  accommodatie	
  Gods	
  is	
  de	
  in-­‐
carnatie	
  en	
  pneumatologisch	
  is	
  accommodatie	
  ook	
  van	
  wezensbelang	
  voor	
  de	
  persoonlijkheid,	
  omdat	
  Gods	
  werking	
  anders	
  
niet	
  opgenomen	
  zou	
  worden	
   in	
  die	
  hele	
  persoonlijkheid	
  maar	
  er	
  als	
  een	
  buitenaards	
  mirakel	
  alleen	
  maar	
  een	
  goddelijke	
  
eiland	
  in	
  zou	
  ‘opspuiten’.	
  	
  
33	
  ‘Verdediging	
  van	
  de	
  ethisch-­‐irenische	
  rigting’,	
  VW	
  I,	
  461.	
  
34	
  ‘Gedachten	
  over	
  het	
  wezen	
  en	
  de	
  behoeften	
  der	
  kerk’,	
  VW	
  I,	
  253.	
  
35	
  Hij	
  benoemde	
  de	
  eerste	
  keer	
  rechtstreeks	
  haar	
  leden	
  en	
  daarna	
  benoemde	
  hij	
  ze	
  op	
  voordracht	
  van	
  de	
  provinciale	
  kerk-­‐
besturen,	
  zie	
  A.J.	
  Rasker,	
  De	
  Nederlandse	
  Hervormde	
  Kerk	
  vanaf	
  1795,	
  Kampen	
  1986,	
  27-­‐28..	
  
36	
  Zie	
  Rasker,	
  158-­‐162	
  en	
  A.J.	
  Bronkhorst,	
  Rondom	
  1853,	
  Den	
  Haag	
  1953,	
  waarin	
  de	
  ‘moderne	
  geuzenliederen’	
  te	
  vinden	
  zijn	
  
naast	
  het	
  gematigder,	
  moderner	
  adres	
  van	
  de	
  Utrechtse	
  kerkenraad	
  (54-­‐56).	
  Met	
  ‘modern’	
  bedoel	
  ik	
  hier:	
  juist	
  een	
  beroep	
  
doen	
  op	
  de	
  ‘onzijdigheid	
  der	
  regering’	
  die	
  daarom	
  niet	
  een	
  Paus	
  als	
  hoofd	
  der	
  kerk	
  mag	
  erkennen,	
  zie	
  Bronkhorst	
  a.w.	
  56.	
  	
  
37	
  Hier	
  toont	
  zich	
  tegelijk	
  een	
  enorme	
  dubbelheid:	
  men	
  klaagt	
  ook	
  dat	
  de	
  Katholieken	
  nu	
  een	
  vrijheid	
  zullen	
  krijgen	
  die	
  de	
  
Hervormde	
  kerk	
  niet	
  heeft,	
  omdat	
  de	
  staat	
  zo	
  veel	
  in	
  de	
  melk	
  te	
  brokkelen	
  heeft!	
  Zie	
  Bronkhorst,	
  a.w..	
  



9	
  

	
  

zijn	
  tijdgenoten	
  verbonden	
  met	
  de	
  staat.	
  En	
  dat	
  kon	
  ver	
  gaan,	
  tot	
  en	
  met	
  sabels	
  en	
  het	
  cachot.	
  Im-­‐
mers,	
  in	
  1834,	
  La	
  Saussaye	
  was	
  toen	
  zestien	
  jaar	
  oud,	
  draaide	
  De	
  Cock	
  het	
  cachot	
  in.	
  Dat	
  is	
  de	
  uiter-­‐
ste	
  dimensie	
  van	
  ‘juridisch’	
  voor	
  La	
  Saussaye,	
  daar	
  richtte	
  hij	
  zijn	
  pijlen	
  op.	
  
	
   Er	
  zijn	
  inderdaad	
  talloze	
  voorbeelden	
  aan	
  te	
  dragen	
  van	
  de	
  orthodoxe	
  partij	
  die	
  de	
  hulp	
  van	
  
de	
  Koning	
  inroept.38	
  Maar	
  ik	
  moet	
  mijn	
  hypothese	
  ook	
  vanuit	
  de	
  teksten	
  van	
  La	
  Saussaye	
  aanneme-­‐
lijk	
  maken.	
  In	
  Leven	
  en	
  Rigting	
  schrijft	
  hij	
  dat	
  het	
  Protestantisme	
  juist	
  door	
  de	
  verandering	
  der	
  ver-­‐
houding	
  tussen	
  kerk	
  en	
  staat	
  in	
  een	
  crisis	
  is	
  gebracht.	
  Hij	
  gaat	
  dan	
  voort:	
  	
  
	
  

Geen	
  wonder	
  dat	
  velen	
  aan	
  zijne	
  toekomst	
  vertwijfelen	
  	
  en	
  de	
  vrijheidslucht,	
  die	
  over	
  de	
  pro-­‐
testantse	
  kerk	
  gekomen	
  is	
  ….	
  als	
  doodelijk	
  voor	
  haar	
  bestaan	
  aanmerken.	
  Als	
  de	
  protestant-­‐
sche	
  kerk	
  en	
  hare	
  aloude	
  belijdenissen	
  niet	
  meer	
  op	
  kerkregtelijken	
  weg	
  kunnen	
  handhaven	
  
–	
  en	
  dit	
  kunnen	
  zij	
  niet,	
  zonder	
  steun	
  van	
  den	
  staat,	
  die	
  haar	
  ontzegd	
  wordt;	
  -­‐	
  als	
  zij	
  dus	
  dien-­‐
tengevolge	
   bloot	
   staan	
   aan	
   alle	
   de	
   aanvallen	
   des	
   ongeloofs,	
   niet	
   buiten	
  maar	
   binnen	
   haar	
  
muren,	
  ….,	
  dan	
  is	
  voor	
  velen	
  de	
  protestantsche	
  kerk	
  als	
  kerk	
  reddeloos	
  verloren	
  en	
  is	
  er	
  nog	
  
slechts	
  heil	
  te	
  zoeken	
  bij	
  de	
  secte.39	
  

	
  

Hier	
  vinden	
  we	
  dus	
  de	
  gedachte	
  dat	
  het	
  kerkrechtelijk	
  handhaven	
  van	
  de	
  belijdenis	
  niet	
  zonder	
  de	
  
steun	
  van	
  de	
  staat	
  kan.	
  La	
  Saussaye	
  is	
  hier	
  natuurlijk	
  helemaal	
  niet	
  blij	
  met	
  dit	
  juridisch	
  pact	
  tussen	
  
kerk	
   en	
   staat,	
   maar	
   het	
   vormt	
   wel	
   zijn	
   historische	
   ambiance:	
   als	
   hij	
   tegen	
   juridische	
   handhaving	
  
strijdt,	
  strijdt	
  hij	
  tegen	
  deze	
  vorm	
  van	
  handhaving	
  met	
  de	
  staat	
  als	
  ‘grote	
  broer’.	
  Terwijl	
  de	
  confessi-­‐
onelen	
  moeten	
  constateren	
  dat	
  deze	
  grote	
  broer	
  onbetrouwbaar	
  is	
  geworden,	
  laat	
  La	
  Saussaye	
  het	
  
verlangen	
  naar	
   juridische	
  handhaving	
   los	
  en	
  kiest	
   voor	
  de	
   ‘ethische	
  weg’:	
   ‘wie	
  aan	
  de	
   scheppende	
  
kracht	
  der	
  waarheid	
  gelooft	
  kan	
  niet	
  wanhoopen;	
  alleenlijk	
  zijn	
  wapen	
  zij	
  de	
  liefde…’40	
  	
  

Een	
  volgend	
  bewijs	
  is	
  deze	
  passage	
  in	
  ‘Wat	
  bedoelen	
  wij	
  met	
  de	
  leuze	
  “Ernst	
  en	
  Vrede”?,	
  een	
  
geschrift	
  dat	
  wel	
  het	
  ‘manifest’	
  van	
  de	
  ethische	
  theologie	
  genoemd	
  kan	
  worden.	
  Daar	
  meet	
  La	
  Saus-­‐
saye	
  eerst	
  diep	
  en	
  helder	
  uit	
  hoe	
  belangrijk	
  de	
  belijdenis	
  ook	
  voor	
  hem	
  is.	
  Maar	
  dan	
  gaat	
  hij	
  verder	
  
met	
  het	
  verschil	
  tussen	
  hem	
  en	
  de	
  confessionele	
  richting.	
  Hij	
  schrijft:	
  	
  
	
  

Evenwel	
  wenschen	
  wij	
   alle	
  onze	
  overtuigingen,	
   zoowel	
  die	
  betrekking	
  hebben	
  op	
  den	
  aard	
  
eener	
  kerkgemeenschap,	
  als	
  die	
  omtrent	
  de	
  waarheid	
  zelve	
  der	
  belijdenis	
  van	
  onze	
  Kerk,	
  al-­‐
leen	
  gevestigd	
  te	
  zien	
  op	
  zedelijken	
  weg,	
  en	
  verwerpen	
  dus	
  alle	
   inmenging	
  van	
  staatsgezag	
  
tot	
  handhaving	
  der	
  eigenaardigheid	
  der	
  Hervormde	
  Kerk,	
  als	
  behoorende	
  tot	
  een	
  vervlogen	
  
tijdsbedeeling	
  en	
  strijdig	
  met	
  de	
  zelfstandigheid	
  der	
  Kerk.41	
  	
  
	
  

Het	
  staat	
  hier	
  overduidelijk:	
  de	
  tegenstelling	
  waar	
  het	
  om	
  draait	
   is	
  zedelijk	
  –	
  staatsmacht.	
  ‘Zedelijk’	
  
bij	
  La	
  Saussaye	
  staat	
  dus	
  niet	
  tegenover	
  iets	
  zuiver	
  kerkjuridisch.	
  Dit	
  citaat	
  was	
  uit	
  1854,	
  dus	
  vlak	
  na	
  
de	
  aprilbeweging	
  van	
  1853.	
   In	
  1858	
  herhaalt	
  hij	
  diezelfde	
  voor	
  hem	
  programmatische	
  tegenstelling	
  
tussen	
  ‘zedelijk’	
  en	
  ‘staatsmacht’	
  terwijl	
  hij	
  er	
  iets	
  heel	
  opvallends	
  aan	
  toevoegt:	
  een	
  handhaving	
  zou	
  
alleen	
  mogelijk	
   zijn	
   ‘door	
   kerkbesturen,	
   uit	
   den	
   boezem	
   der	
   gemeente	
   ontstaan,	
   door	
   haar	
   zelve	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
38	
  Denk	
  bijvoorbeeld	
  aan	
  het	
  verzoek	
  in	
  1841	
  van	
  B.	
  Moorrees,	
  het	
  verzet	
  tegen	
  Ds.	
  Rutgers	
  van	
  der	
  Loeff	
  en	
  Ds.	
  Zaalberg.	
  	
  
39	
  VW	
  III,	
  117.	
  	
  
40	
  Het	
  slot	
  van	
  het	
  instemmend	
  door	
  La	
  Saussaye	
  aangehaalde	
  citaat	
  van	
  M.	
  von	
  Bethman-­‐Hollweg,	
  VW	
  III,	
  120.	
  
41	
  VW	
  I,	
  170.	
  



10	
  

	
  

gekozen	
  en	
  dus	
   in	
  haar	
   geworteld.’42	
  Dat	
   is	
   voor	
  de	
  Hervormde	
  kerk	
  de	
  moderne	
   situatie	
  na	
  1951	
  
toen	
  de	
  nieuwe	
  kerkorde	
  tot	
  stand	
  kwam,	
  toen	
  ‘het	
  juk	
  van	
  1816’	
  eindelijk	
  werd	
  afgeworpen.	
  	
  

Hieruit	
  blijkt	
  dat,	
   in	
   zijn	
  historische	
   situatie,	
   La	
  Saussaye	
   ‘juridisch’	
  met	
   staatsmacht	
   in	
  ver-­‐
band	
  bracht.	
  Dat	
  klopt	
  natuurlijk	
  ook	
  met	
  de	
  juridisch-­‐kerkordelijke	
  situatie	
  zoals	
  we	
  die	
  aantreffen	
  
in	
  het	
  Reglement	
  van	
  1816.	
  Maar	
  dan	
  moeten	
  wij	
  hem	
  ook	
   lezen	
  met	
  die	
  historische	
  distantie:	
  wij	
  
kunnen	
  zijn	
  woorden	
  niet	
  zo	
  maar	
  overplaatsen.	
  Net	
  zo	
  min	
  als	
  Augustinus	
  dacht	
  als	
  een	
  ouderling	
  
uit	
   Oud	
   Alblas,	
   denkt	
   La	
   Saussaye	
   als	
   een	
   christen	
   die	
   een	
   paars	
   kabinet	
   heeft	
  meegemaakt.43	
   En	
  
laten	
  we	
  eerlijk	
  zijn,	
  als	
  we	
  naar	
  de	
  cijfers	
  kijken	
   is	
  het	
  misschien	
  ook	
  niet	
  zo	
  gek:	
   in	
  de	
  tijd	
  van	
  La	
  
Saussaye	
  was	
   60%	
   van	
   de	
   bevolking	
  Hervormd,	
   38%	
  was	
   Katholiek,	
   en	
   de	
   rest	
  was	
   ‘overig’,	
   Joods	
  
bijvoorbeeld,	
  buitenkerkelijken	
  waren	
  er	
  niet.44	
  Met	
  die	
  getalsverhoudingen	
  komt	
  het	
  confessionele	
  
beroep	
  op	
  die	
  staatsmacht	
  ook	
  veel	
  meer	
   in	
  haar	
  historische	
  context	
  te	
  staan.	
  En	
  tegen	
  de	
  achter-­‐
grond	
  van	
  deze	
  getallen	
  komt	
  het	
  profetische	
  van	
  La	
  Saussaye	
  ook	
  sterker	
  naar	
  voren:	
  hij	
  beschouw-­‐
de	
  het	
  leunen	
  op	
  de	
  staat	
  toch	
  als	
  het	
  leunen	
  op	
  de	
  Farao	
  -­‐	
  die	
  prikt	
  je	
  dan	
  als	
  een	
  riet	
  door	
  de	
  hand.	
  
Het	
  was	
   in	
  zijn	
  ogen	
  een	
   ‘vervlogen	
  tijdsbedeeling	
  en	
  strijdig	
  met	
  de	
  zelfstandigheid	
  der	
  Kerk.’	
  Een	
  
kerk	
  die	
  zich	
  toch	
  aan	
  de	
  staatsmacht	
  blijft	
  vastklampen	
  ‘renonce	
  à	
  toute	
  influence	
  moral,	
  renonce	
  à	
  
être	
  ce	
  qu’elle	
  doit	
  être,	
  le	
  canal	
  de	
  l’esprit,	
  la	
  colonne	
  et	
  l’appui	
  de	
  la	
  vérité	
  d’en-­‐haut	
  au	
  milieu	
  de	
  
ce	
  monde	
  d’en-­‐bas.’45	
  	
  

Niet	
  dat	
  hij	
  principieel	
  voor	
  een	
  neutrale	
  staat	
  was.	
  Het	
  punt	
  is	
  echter	
  weer	
  de	
  vrije	
  instem-­‐
ming:	
  mocht	
  de	
  staat	
  uit	
  vrije	
  instemming	
  zo	
  ver	
  komen	
  dat	
  zij	
  de	
  kerk	
  erkent	
  als	
  de	
  ware	
  kerk,	
  dan	
  
kan	
  er	
  een	
  beroep	
  op	
  de	
  staat	
  gedaan	
  worden.	
   Ja,	
  La	
  Saussaye	
  spreekt	
  dan	
  zelfs	
  over	
  een	
   ‘regt	
  en	
  
plicht’46	
  om	
  ‘bij	
  wederspannigheid	
  de	
  hulp	
  van	
  den	
  staat	
   in	
  te	
  roepen.’	
  Maar	
  alleen	
   ‘indien	
  de	
  kerk	
  
door	
  den	
  staat	
  erkend	
  is	
  en	
  deze	
  haar	
  bescherming	
  heeft	
  toegezegd.’47	
  La	
  Saussaye	
  is	
  er	
  allengs	
  meer	
  
van	
  overtuigd	
  geraakt	
  dat	
  het	
  feitelijk	
  christelijk	
   ‘gehalte’	
  van	
  het	
  Nederlandse	
  volk	
  deze	
   ideaaltoe-­‐
stand	
  onmogelijk	
  maakte.48	
  	
  	
  

Actualisering	
  	
  
Voordat	
  we	
  het	
  gevondene	
  kunnen	
  actualiseren,	
  moeten	
  we	
  ons	
  te	
  binnen	
  brengen	
  wat	
  het	
  vigeren-­‐
de	
  beeld	
  van	
  ‘ethisch’	
   is.	
  Langzamerhand	
  ging	
   ‘ethisch’	
  staan	
  voor	
  een	
  grenzenloze	
  openheid.	
   Ik	
  ci-­‐
teer	
   Noordmans,	
   uit	
   een	
   lezing	
   van	
   1934,	
   we	
   zitten	
   dus	
   midden	
   in	
   de	
   fase	
   waar	
   Kerkopbouw	
  
(ethisch)	
  tot	
  een	
  vergelijk	
  begint	
  te	
  komen	
  met	
  Kerkherstel	
  (meer	
  confessioneel)49:	
  
	
  

Nu	
  is	
  er	
  op	
  het	
  stuk	
  van	
  leertucht	
  wel	
  iets	
  veranderd.	
  1.	
  Jaren	
  geleden	
  zou	
  het	
  niet	
  behandeld	
  
zijn	
  in	
  de	
  kring.	
  2.	
  Men	
  kan	
  er	
  nu	
  zonder	
  levensgevaar	
  over	
  spreken.	
  3.	
  Links	
  en	
  rechts	
  wordt	
  
men	
   het	
   erover	
   eens	
   dat	
  we	
   er	
   niet	
   geheel	
   zonder	
   kunnen	
   (noemt	
   hier	
   een	
   tweetal	
   voor-­‐

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
42	
  In	
  ‘Verdediging	
  van	
  de	
  ethisch-­‐irenische	
  richting’,	
  VW	
  I,	
  465	
  noot	
  6.	
  
43	
  La	
  Saussaye	
  was	
  van	
  mening	
  dat,	
  vanwege	
  het	
  inherent	
  zedelijke	
  karakter	
  van	
  de	
  staat,	
  de	
  staat	
  een	
  atheïst	
  geen	
  publie-­‐
ke	
  belangen	
  kan	
  toevertrouwen.	
  Zie	
  ‘Leven	
  en	
  rigting’,	
  VW	
  III,	
  100.	
  
44	
  Ontleend	
  aan	
  A.J.	
  Bronkhorst,	
  Rondom	
  1853,	
  Den	
  Haag	
  1953.	
  
45	
  In	
  ‘Témoignages	
  contre	
  l’esprit	
  du	
  siècle’,	
  VW	
  I,	
  71.	
  
46	
  In	
  ‘Gedachten	
  over	
  het	
  wezen	
  en	
  de	
  behoeften	
  der	
  kerk’,	
  VW	
  I,	
  254,	
  cursivering	
  van	
  mij.	
  	
  
47	
  Bij	
  de	
  beslissende	
  kwestie	
  rond	
  de	
  schoolwet	
  in	
  1857	
  (wet	
  Van	
  der	
  Brugghen)	
  draaide	
  het	
  opnieuw	
  om	
  dit	
  verschil	
  van	
  
inzicht	
  met	
  de	
  confessionelen.	
  Zie	
  ‘Verdediging	
  van	
  de	
  ethisch-­‐irenische	
  richting’,	
  VW	
  I,	
  455-­‐686.	
  
48	
  Met	
  het	
  oog	
  op	
  het	
  gesprek	
  in	
  de	
  gemengde	
  PKN	
  is	
  deze	
  principiële	
  visie	
  van	
  La	
  Saussaye	
  op	
  de	
  staat	
  van	
  belang	
  (pas	
  als	
  
iedereen	
  zijn	
  eigen	
  wortels	
  beter	
  begrijpt,	
  kunnen	
  we	
  echte	
  vooruitgang	
  maken).	
  De	
  Gereformeerde	
  Kerken	
  hebben	
  in	
  de	
  
19de	
  eeuw	
  de	
  neutraliteit	
  van	
  de	
  staat	
  wel	
  aanvaard.	
  	
  
49	
  Dit	
  waren	
  twee	
  bewegingen	
  met	
  theologen	
  van	
  naam,	
  die	
   in	
  het	
   interbellum	
  streefden	
  naar	
  herstel	
  van	
  de	
  belijdende	
  
kerk.	
  Uit	
  hun	
  bundeling	
  in	
  de	
  jaren	
  dertig	
  is	
  uiteindelijk	
  de	
  belijdende	
  kerkorde	
  van	
  1951	
  voortgekomen.	
  Bekende	
  namen:	
  
Noordmans	
  en	
  G.	
  van	
  der	
  Leeuw	
  (Kerkopbouw),	
  Th.	
  Haitjema	
  en	
  G.	
  Oorthuys	
  (Kerkherstel).	
  



11	
  

	
  

beelden	
  uit	
  moderne	
  kring,	
  GL)	
  ….	
  De	
  vrijzinnigen	
   zijn	
  aan	
  het	
  onderwerp	
  gewend.	
  Minder	
  
ongevaarlijk	
  zijn	
  voor	
  de	
  spreker	
  sommige	
  ethischen,	
  die	
  de	
  zorg	
  voor	
  de	
  gewetensvrijheid	
  als	
  
dogma,	
  als	
  geloofsartikel,	
  als	
  13e	
  artikel	
  van	
  protestanten	
  hebben	
  overgenomen.50	
  	
  

	
  

Hieruit	
  blijkt	
  dat	
  ‘ethisch’	
  in	
  de	
  dertiger	
  jaren	
  een	
  zeer	
  liberale	
  geur	
  had.	
  Miskotte	
  spreekt	
  in	
  diezelf-­‐
de	
  jaren	
  over	
  ‘Het	
  ongeluk	
  van	
  de	
  ethische	
  openheid’.51	
  Maar	
  gezien	
  datgene	
  wat	
  we	
  bij	
  La	
  Saussaye	
  
vonden,	
  roept	
  dat	
  de	
  vraag	
  op:	
  als	
  het	
  bewieroken	
  van	
  het	
  dogma	
  van	
  de	
  gewetensvrijheid	
  ‘ethisch’	
  
wordt	
   genoemd,	
   is	
   de	
   vader	
   van	
   de	
   ethische	
   theologie	
   dan	
   eigenlijk	
   nog	
  wel	
   ethisch?	
  Het	
   boven-­‐
staande	
  wijst	
  immers	
  in	
  een	
  andere	
  richting?	
  	
  

Ik	
  vat	
  dat	
  samen.	
  We	
  hebben	
  gezien	
  welke	
  eminente	
  betekenis	
  hij	
  aan	
  de	
  belijdenis	
  verbond.	
  
Een	
  kerk	
  die	
  niet	
  belijdt	
  sterft,	
  zij	
  verspeelt	
  haar	
  mondigheid	
  en	
  wekt	
  geen	
  leven	
  meer.	
  La	
  Saussaye	
  
gaat	
  het	
  daarbij	
  óók	
  om	
  het	
  floreren	
  van	
  de	
  vrijheid:	
  vrijheid	
  zonder	
  binding	
  is	
  een	
  hersenschim,	
  al-­‐
leen	
  de	
  waarheid	
  maakt	
  vrij.	
  Maar	
  dan	
  moet	
  je	
  elkaar	
  ook	
  tot	
  die	
  waarheid	
  willen	
  trekken	
  –	
  de	
  waar-­‐
heid	
  is	
  de	
  Heer	
  natuurlijk:	
  Hij	
  die	
  de	
  weg	
  is,	
  de	
  waarheid,	
  en	
  het	
  leven.	
  Ook	
  zagen	
  we	
  dat	
  in	
  zijn	
  tijd	
  
juridische	
  handhaving	
  niet	
  kon,	
  aangezien	
  ‘juridisch’	
  toen	
  staatsbevoogding	
  impliceerde.	
  Hier	
  scheidt	
  
een	
  diepe	
  historische	
  kloof	
  ons	
  van	
  La	
  Saussaye.	
  De	
  feitelijke	
  leervrijheid	
  aanvaardde	
  hij	
  dus	
  als	
  ‘kas-­‐
tijding’	
  en	
  hij	
  deed	
  een	
  zedelijk	
  beroep	
  op	
  de	
  gewetens,	
  het	
  enige	
  wat	
  in	
  zijn	
  context	
  mogelijk	
  was.	
  
Hij	
  noemde	
  het	
  bijvoorbeeld	
  een	
  ‘zedelijke	
  barbaarsheid’	
  als	
  proponenten	
  gewoon	
  ‘ja’	
  zeiden	
  op	
  iets	
  
waar	
  ze	
  in	
  feite	
  niet	
  achter	
  stonden.	
  We	
  hebben	
  ook	
  gezien	
  dat	
  hij	
  wel	
  degelijk	
  het	
  ideaal	
  koesterde	
  
van	
  handhaving	
  ‘door	
  kerkbesturen,	
  uit	
  den	
  boezem	
  der	
  gemeente	
  ontstaan,	
  door	
  haar	
  zelve	
  geko-­‐
zen	
  en	
  dus	
  in	
  haar	
  geworteld.’	
  Deze	
  droom	
  werd	
  in	
  1951	
  en	
  2004	
  werkelijkheid.	
  Zou	
  La	
  Saussaye	
  dus	
  
nu	
  niet	
  vrijmoediger	
  met	
  zuiver	
  kerkelijke	
  tucht	
  zijn	
  omgegaan?	
  	
  

Een	
  belangrijke	
  tegenwerping	
  is	
  dat	
  La	
  Saussaye	
  altijd	
  waarschuwde	
  voor	
  het	
  oordelen	
  over	
  
het	
  geweten	
  van	
  een	
  ander.	
  Ik	
  geef	
  een	
  voorbeeld	
  van	
  een	
  passage	
  over	
  het	
  werk	
  van	
  J.H.	
  Scholten.	
  
Nadat	
  hij	
  heeft	
  beklemtoond	
  dat	
  de	
  kerk	
  wel	
  het	
  recht	
  en	
  de	
  plicht	
  heeft	
  de	
  ‘ketterij’	
  te	
  veroordelen,	
  
zegt	
  hij	
  dat	
  hij	
  ‘de	
  beslissing	
  of	
  men	
  met	
  zijne	
  overtuiging	
  in	
  dit	
  of	
  dat	
  kerkgenootschap	
  kan	
  en	
  mag	
  
blijven’	
  aan	
  het	
   ‘individueel	
  geweten’	
  wil	
  overlaten.	
  Hij	
  waagt	
  niet	
   ‘een	
  oordeel	
   te	
  vellen	
  over	
  het-­‐
geen,	
  eene	
  zaak	
  van	
  opregtheid	
  en	
  eerlijkheid	
  zijnde,	
   tot	
  dat	
  zedelijk	
  gebied	
  behoort,	
  waarover	
  Hij	
  
alleen	
  oordeelt	
  die	
  harten	
  en	
  nieren	
  proeft.’52	
  Is	
  La	
  Saussaye	
  dus	
  toch	
  de	
  vader	
  van	
  het	
  ‘dogma	
  van	
  
de	
  gewetensvrijheid’?	
   Ik	
  kom	
  terug	
  op	
  deze	
  belangrijke	
  tegenwerping	
  bij	
  de	
  slotbespreking	
  van	
  het	
  
colloquium.	
  Gezien	
  al	
  het	
  voorgaande	
  stel	
  ik	
  op	
  deze	
  plaats	
  vast	
  dat	
  La	
  Saussaye	
  wijst	
  op	
  het	
  belang	
  
van	
  zuiver	
  kerkelijke	
  leertucht	
  maar	
  (en?)	
  dat	
  hij	
  waarschuwt	
  voor	
  het	
  beoordelen	
  van	
  het	
  individue-­‐
le	
  geweten.	
  	
  

Maar	
  strookt	
  het	
  handhaven	
  van	
  de	
  belijdenis	
  wel	
  met	
  de	
  die	
  andere	
  drijfveer	
  van	
  La	
  Saus-­‐
saye,	
  het	
  open	
  gesprek	
  met	
  de	
  wetenschap?	
  Ook	
  wat	
  dit	
  betreft	
  is	
  er	
  een	
  volkomen	
  andere	
  situatie	
  
dan	
  toen.	
  Modernen	
  als	
  J.H.	
  Scholten,	
  C.W.	
  Opzoomer,	
  L.W.E.	
  Rauwenhoff	
  en	
  A.	
  Pierson,	
  stuk	
  voor	
  
stuk	
   religieuze	
  persoonlijkheden,	
   verwierpen	
  het	
   christelijk	
   geloof	
  maar	
   zij	
   deden	
  dat	
   in	
  naam	
  van	
  
een	
  deterministische	
  opvatting	
   van	
  geschiedenis:	
   de	
  werkelijkheid	
  moet	
   zich	
  ontrollen	
   volgens	
  de-­‐
terministische	
  natuurkundige	
  wetten.53	
  Dit	
  is	
  een	
  onhoudbare	
  opvatting	
  van	
  wat	
  natuurkundige	
  wet-­‐

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
50	
  O.	
  Noordmans,	
  ‘Kerkelijke	
  leertucht’,	
  VW	
  5,	
  300.	
  
51	
  ‘Uit	
  de	
  dagboeken	
  1930-­‐1934’,	
  VW	
  5a,	
  148.	
  
52	
  In	
  ‘Antwoord	
  van	
  J.H.	
  Scholten	
  aan	
  Mr.	
  Is.	
  Da	
  Costa’,	
  VW	
  I,	
  143.	
  
53	
   Zie	
   bijvoorbeeld	
   Cornelis	
  Opzoomer,	
  Het	
  wezen	
   der	
   kennis,	
  Uitgegeven,	
   ingeleid	
   en	
   van	
   aantekeningen	
   voorzien	
   door	
  
Wim	
  van	
  Dooren,	
  Baarn	
  1990.	
  Opzoomer	
  verwijt	
  hen	
  die	
  rekenen	
  met	
  de	
  wonderen	
  uit	
  het	
  evangelie	
  het	
  volgende	
  (61):	
  
‘Het	
  is	
  de	
  eis,	
  dat	
  men	
  om	
  tot	
  de	
  waarheid	
  te	
  komen	
  met	
  een	
  onwaarheid	
  zal	
  beginnen.	
  Wat	
  zou	
  ons	
  nopen	
  er	
  aan	
  te	
  vol-­‐



12	
  

	
  

ten	
  zijn,54	
  maar	
  zelfs	
  gesteld	
  dat	
  dat	
  niet	
  zo	
  was,	
  dan	
  nog	
  heeft	
  een	
  dergelijk	
  in	
  wezen	
  metafysisch	
  a	
  
priori	
   niets	
   te	
  maken	
  met	
  het	
   vergaren	
  van	
  historische	
  kennis.55	
  Men	
  weet	
   dan	
   immers	
  al	
   dat	
  een	
  
opstanding	
  niet	
  kan,	
  dus	
  historische	
  bronnen	
  zijn	
  dan	
  niet	
  meer	
  relevant.	
  Echte	
  historische	
  kennis	
  is	
  
tegenwoordig	
  echter	
  volledig	
  geïntegreerd	
  binnen	
  het	
  gelovig	
  denken	
  van	
  de	
  kerk.56	
  Maar	
  als	
  dat	
  zo	
  
is,	
  dan	
  gooien	
  we	
  met	
  het	
  badwater	
  van	
  het	
  handhaven	
  van	
  de	
  belijdenis	
  het	
  kind	
  van	
  de	
  historisch-­‐
kritische	
  wetenschap	
  niet	
  meer	
  weg.	
  	
  
	
   Veder	
  geloof	
  ik	
  dat	
  de	
  strijd	
  van	
  La	
  Saussaye	
  nog	
  door	
  een	
  heel	
  ander	
  ideaal	
  werd	
  gedragen:	
  
La	
  Saussaye	
  hoopte	
  nog	
  op	
  het	
  Nederlandse	
  volk	
  als	
  ‘één	
  groot	
  christelijk	
  huisgezin’.	
  Dat	
  entte	
  hij	
  op	
  
de	
  ‘christelijke	
  conscientie’,	
   iets	
  wat	
  zelf	
  zou	
  rusten	
  op	
  de	
  ‘werkzaamheid	
  van	
  vele	
   individuele	
  con-­‐
scientiën’.	
  Zelfs	
  in	
  185857	
  kon	
  hij	
  nog	
  schrijven:	
  ‘op	
  deze	
  christelijke	
  conscientie’	
  des	
  Nederlandschen	
  
volks	
  (wij	
  vertrouwen	
  het)	
  zullen	
  ook	
  afstuiten	
  de	
  verkeerde	
  instellingen,	
  naarmate	
  zij	
  in	
  hunne	
  wer-­‐
kingen	
  openbaar	
  worden…’.58	
  Zeker	
  het	
  begin	
  van	
  de	
  jaren	
  vijftig	
   liet	
  hem	
  nog	
  deze	
  hoop.	
  Politieke	
  
partijen	
  bestonden	
  nog	
  niet,	
   de	
  eerste	
   vakbond	
  ontstond	
  pas	
   in	
   1861	
  en	
  de	
   industrialisatie	
  moest	
  
nog	
  op	
  stoom	
  komen.	
  In	
  deze	
  maagdelijke	
  situatie	
  zou	
  kerkelijke	
  partijvorming	
  zich	
  doorvertalen	
  in	
  
partijvorming	
  in	
  de	
  op	
  dat	
  moment	
  ontluikende	
  kiesverenigingen.	
  Dus:	
  zou	
  het	
  niet	
  mogelijk	
  zijn	
  om	
  
het	
  Hollandse	
  huisgezin	
  bij	
  elkaar	
  te	
  houden?	
  De	
  eenheid	
  van	
  de	
  kerk	
  zou	
  de	
  dreigende	
  politieke	
  en	
  
sociale	
  desintegratie	
  van	
  de	
  samenleving	
  moeten	
  keren.	
  La	
  Saussaye	
  hoopte	
  dat	
  de	
  hazen	
  zo	
  zouden	
  
gaan	
   lopen,	
  –	
  de	
   jaren	
  tachtig	
  waren	
   immers	
  nog	
  ver	
  weg,	
  met	
  hun	
  ernstige	
  agrarische	
  depressies,	
  
kindersterfte,	
  werkeloosheid	
  en	
  winst	
  voor	
  de	
  socialisten.59	
  In	
  onze	
  huidige	
  setting	
  is	
  deze	
  hoop	
  na-­‐
tuurlijk	
  volkomen	
  vervlogen.	
  Er	
  is	
  dus	
  ook	
  nog	
  dit	
  historisch	
  verschil:	
  bij	
  La	
  Saussaye	
  zien	
  we	
  datgene	
  
wat	
  Noordmans	
  ook	
  signaleerde	
  bij	
  de	
  Gunning	
  van	
  1863:	
  ‘hij	
  wilde	
  het	
  nationale	
  niet	
  opofferen’.60	
  

Tot	
   slot	
  moeten	
  we	
  de	
   positie	
   van	
   La	
   Saussaye	
   nog	
   in	
   het	
   grotere	
   omvattende	
  historische	
  
verband	
  plaatsen.	
  De	
  radicale	
  Verlichting,	
  opkomend	
  met	
  de	
  eerste	
  receptie	
  van	
  Spinoza	
  in	
  het	
  laat-­‐
ste	
  kwart	
  van	
  de	
  17de	
  eeuw,	
  had	
  een	
  voor	
  die	
  tijd	
  unieke	
  kijk	
  op	
  censuur:	
  afschaffen!	
  Met	
  verve	
  werd	
  
het	
   recht	
   op	
   vrijheid	
   van	
  meningsuiting	
   verdedigd:	
   libertas	
   philosophandi.61	
   De	
   gematigde	
  Verlich-­‐
ting,	
  belichaamd	
  in	
  figuren	
  als	
  John	
  Locke,	
  probeerde	
  de	
  wetenschappelijke	
  oogst	
  van	
  de	
  Verlichting	
  
te	
  integreren	
  binnen	
  het	
  christelijk	
  geloof.	
  Maar	
  deze	
  18deeeuwse	
  denkers	
  namen	
  niet	
  het	
  idee	
  van	
  
het	
  recht	
  op	
  vrije	
  meningsuiting	
  over.	
  Hun	
  pleidooi	
  voor	
  tolerantie	
  werd	
  gestuurd	
  door	
  het	
  idee	
  van	
  
het	
   redden	
   van	
   zielen,	
   niet	
   door	
   de	
   hersenschim	
   van	
   individuele	
   intellectuele	
   vrijheid.	
   Daarom	
   is	
  
iemand	
  als	
   Locke	
  van	
  mening	
  dat	
   ‘atheïsten’	
   (dat	
  omvatte	
   in	
  die	
   tijd	
  een	
  heel	
   flexibele	
  groep,	
  ook	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
doen?	
   Indien	
  er	
  natuurwetten	
  zijn	
  en	
  wij	
  die	
  kennen,	
  waarom	
  zouden	
  wij	
  doen,	
  als	
  waren	
  ze	
  er	
  niet	
  of	
  als	
  waren	
  ze	
  ons	
  
onbekend?	
   Is	
   het	
   begrip	
   van	
  natuurwetten	
  onzin,	
   gebruik	
   het	
  woord	
  niet	
  meer;	
  maar	
   dwingt	
   u	
   de	
   ondervinding	
   van	
  de	
  
feiten	
  der	
  natuur	
  tot	
  erkenning	
  van	
  dat	
  begrip,	
  houd	
  er	
  dan	
  aan	
  vast,	
  en	
  laat	
  er	
  zijn	
  recht	
  niet	
  aan	
  ontnemen.	
  Past	
  gij	
  het	
  
zonder	
  aarzelen	
  op	
  de	
  toekomst	
  toe,	
  waarom	
  niet	
  ook	
  op	
  het	
  verleden?’	
  Zie	
  ook	
  A.	
  Vos,	
  ‘De	
  moderniteit	
  van	
  Piersons	
  mo-­‐
derne	
  Theologie’,	
  in	
  Kerk	
  en	
  Theologie,	
  60	
  (2009)	
  37-­‐55.	
  
54	
  Zie	
  b.v.	
  mijn	
  ‘Open	
  fysische	
  disposities’,	
  Tijdschrift	
  voor	
  Filosofie,	
  64/2	
  (2002)	
  273-­‐298.	
  
55	
  Zie	
  hiervoor	
  mijn	
  ‘De	
  historiciteit	
  van	
  de	
  maagdelijke	
  ontvangenis,	
  een	
  oefening	
  in	
  argumentatie’,	
  Kerk	
  en	
  Theologie	
  54/4	
  
(2003)	
  293-­‐309.	
  
56	
  Zelf	
  zou	
  ik	
  het	
  zelfs	
  iets	
  steker	
  willen	
  aanzetten:	
  ik	
  ben	
  van	
  mening	
  dat	
  je	
  het	
  historisch-­‐kritische	
  perspectief	
  beter	
  kunt	
  
integreren	
  binnen	
  het	
  denken	
  van	
  de	
  kerk,	
  dan	
  binnen	
  de	
  vele	
  richtingen	
  die	
  daar	
  op	
  wezenlijke	
  punten	
  van	
  afwijken.	
  Juist	
  
het	
  historisch-­‐kritisch	
  onderzoek	
  doet	
  ons	
  toch	
  wel	
  achter	
  de	
  oren	
  krabben:	
  wat	
  is	
  daar	
  toch	
  gebeurd?	
  Enkele	
  voorbeelden	
  
uit	
  een	
  zee	
  van	
  mogelijkheden:	
  N.T.	
  Wright,	
  The	
  Resurrection	
  of	
  the	
  Son	
  of	
  God,	
  Minneapolis	
  2003;	
  En	
  Larry	
  W.	
  Hurtado,	
  
One	
  God,	
  One	
  Lord,	
  Londen	
  19982.	
  	
  
57	
  In	
  1857,	
  na	
  het	
  mislukken	
  van	
  de	
  Schoolwet,	
  begon	
  hij	
  al	
  in	
  te	
  zien	
  dat	
  het	
  christelijke	
  bewustzijn	
  van	
  het	
  volk	
  te	
  schraal	
  
was	
  om	
  er	
  vanuit	
  vrijheid,	
  zonder	
  dwang,	
  werkelijk	
  christelijke	
  instituties	
  op	
  te	
  bouwen.	
  
58	
  ‘Verdediging	
  van	
  de	
  ethisch-­‐irenische	
  richting’,	
  VW	
  I,	
  473.	
  
59	
  Zie	
  o.a.	
  S.	
  Stuurman,	
  Verzuiling,	
  kapitalisme	
  en	
  patriarchaat.	
  Nijmegen	
  1983,	
  155-­‐156.	
  
60	
  Zie	
  Noordmans	
  VW	
  3,	
  ‘Gunning	
  en	
  de	
  kerk’,	
  364.	
  
61	
  Zie	
  J.I.	
  Israel,	
  Radical	
  Enlightenment,	
  Oxford	
  2001,	
  265-­‐270.	
  	
  



13	
  

	
  

pantheïsten	
  en	
  zelfs	
  bepaalde	
  deïsten	
  die	
  de	
  voorzienigheid	
  uitsloten)	
  niet	
  onder	
   tolerantie	
  vallen.	
  
Let	
  wel:	
  van	
  de	
  staat.	
   ‘Since	
  they	
  reject	
  divine	
  Providence,	
  participate	
   in	
  no	
  acknowledged	
  form	
  of	
  
worship,	
  and	
  do	
  not	
  seek	
  to	
  save	
  their	
  souls,	
  by	
  definition	
  they	
  are	
  not	
  entitled	
  to	
  toleration.’62	
  We	
  
zien	
  dat	
  La	
  Saussaye	
  een	
  stap	
  verder	
  dan	
  Locke	
  gaat:	
  censuur	
  kan	
  geen	
   instrument	
   in	
  de	
  hand	
  van	
  
deze	
  huidige	
  staat	
  zijn.	
  Maar	
  principieel	
  kan	
  het	
  wel	
  toekomen	
  aan	
  de	
  kerk,	
  en	
  wel	
   in	
  de	
  vorm	
  van	
  
het	
  handhaven	
  van	
  de	
  belijdenis.	
  La	
  Saussaye	
  herkent	
  dus	
  dat	
  de	
  kerk	
  haar	
  idee	
  van	
  tolerantie	
  moet	
  
enten	
  op	
  haar	
  doel:	
  het	
  behoud	
  van	
  de	
  mens,	
  dat	
  is,	
  de	
  eer	
  van	
  Christus.	
  Ik	
  merk	
  op	
  dat	
  veel	
  mensen	
  
tegenwoordig	
  vaak	
  nog	
  een	
  stap	
  verder	
  dan	
  La	
  Saussaye	
  gaan:	
  zij	
  hebben	
  het	
  standpunt	
  van	
  de	
  radi-­‐
cale	
  Verlichting	
  niet	
  alleen	
  voor	
  de	
   staat	
  als	
  norm	
  verinnerlijkt,	
  maar	
  ook	
  voor	
  de	
  kerk.	
   Zij	
  werken	
  
met	
  een	
  idee	
  van	
  tolerantie	
  uit	
  een	
  ander	
  nest.	
  Wat	
  de	
  gematigde	
  Verlichting	
  niet	
  eens	
  op	
  de	
  staat	
  
wilde	
  toepassen,	
  passen	
  veel	
  mensen	
  nu	
  toe	
  op	
  de	
  kerk.	
  Deze	
  spiegel	
  moet	
  ons	
  te	
  denken	
  geven.	
  	
  

Belijden	
  en	
  colloquium	
  	
  	
  
Denkend	
  over	
  het	
   colloquium	
  kwam	
  zoals	
   gezegd	
  ook	
  de	
  omgang	
  met	
  de	
  belijdenis	
   in	
  breder	
   ver-­‐
band	
  aan	
  de	
  orde.	
  Ook	
   in	
  deze	
  afsluitende	
  paragraaf	
  dus	
  eerst	
  een	
  aantal	
  prealabele	
  opmerkingen	
  
daarover.	
  Dat	
  geeft	
  de	
  noodzakelijke	
  bedding	
  voor	
  de	
  meer	
  specifieke	
  vraag	
  rond	
  het	
  colloquium	
  die	
  
ik	
  aansluitend	
  zal	
  bespreken.	
  Telkens	
  probeer	
  ik	
  te	
  leren	
  van	
  hetgeen	
  we	
  bij	
  La	
  Saussaye	
  vonden.	
  

Eerst	
  een	
  opmerking	
  over	
  de	
  rank	
  die	
  zich	
  in	
  1886	
  afsplitste.	
  La	
  Saussaye	
  was	
  bang	
  dat	
  in	
  de	
  
afgescheiden	
  kerken	
  anticipatie	
  zou	
  plaatsvinden:	
  je	
  wilt	
  te	
  hard,	
  je	
  wacht	
  niet	
  af	
  totdat	
  Zijn	
  hand	
  het	
  
doet.	
  En	
  je	
  schermt	
  de	
  wetenschap	
  af.	
  Het	
  valt	
  niet	
  te	
  ontkennen	
  dat	
  veel	
  synodaal	
  gereformeerden	
  
hierin	
  leergeld	
  hebben	
  betaald.	
  Veel	
  mensen	
  vanuit	
  deze	
  kerken	
  zijn	
  door	
  een	
  te	
  wettische	
  handha-­‐
ving	
  van	
  de	
  formulieren	
  nu	
  gaan	
  overhellen	
  naar	
  het	
  standpunt	
  van	
  de	
  radicale	
  Verlichting:	
  absolute	
  
tolerantie,	
  zelfs	
  in	
  de	
  kerk.63	
  Maar	
  dit	
  geldt	
  niet	
  alleen	
  voor	
  de	
  synodale	
  bloedgroep:	
  veel	
  protestan-­‐
ten	
  zijn	
  tegenwoordig	
  geneigd	
  om	
  de	
  belijdenis	
  als	
  ‘een	
  setje	
  waarheden’	
  uit	
  te	
  spelen	
  tegen	
  authen-­‐
ticiteit	
  en	
  doorleefd	
  geloof.	
  La	
  Saussaye	
  toont	
  ons	
  hierin	
  een	
  andere	
  weg:	
  de	
  synergie	
  van	
  belijden	
  en	
  
authenticiteit,	
  van	
  gezag	
  en	
  vrijheid.	
  De	
  weg	
  van	
  absolute	
  tolerantie	
   leidt	
  niet	
  tot	
  vrijheid.	
  Voor	
  de	
  
herbouw	
  van	
  de	
  tempel	
  was	
  er	
  óók	
  een	
  muur	
  nodig	
  (Ezra).	
  	
  

Toch	
  is	
  La	
  Saussaye	
  anderzijds	
  van	
  mening	
  dat	
  een	
  belijdenis	
  nooit	
  af	
  is:	
  je	
  kunt	
  de	
  geschie-­‐
denis	
  van	
  het	
  belijden	
  niet	
  fixeren	
  zoals	
  je	
  een	
  foto	
  eens	
  en	
  vooral	
  fixeert.	
  Ook	
  de	
  drie	
  formulieren	
  
van	
  enigheid	
  mogen	
  niet	
  zo	
  gaan	
   functioneren.	
  Dat	
  garandeert	
  een	
  ondubbelzinnig	
   ‘welkom!’	
  voor	
  
die	
  andere	
  rank,	
  de	
  Lutheranen.64	
  Tevens	
  schuilt	
  hierin	
  een	
  kritische	
  vraag	
  van	
  La	
  Saussaye	
  aan	
  het	
  
adres	
  van	
  hen	
  ‘die	
  zich	
  in	
  het	
  bijzonder	
  verbonden	
  weten	
  met	
  de	
  belijdenisgeschriften	
  van	
  de	
  gere-­‐
formeerde	
  traditie’.65	
  	
  

In	
  de	
  derde	
  rank,	
  de	
  Hervormde	
  Kerk,	
  was	
  er	
  vanaf	
  1951	
  eindelijk	
  een	
  mogelijkheid	
  tot	
  hand-­‐
having	
  van	
  het	
  belijden	
   ‘door	
  kerkbesturen,	
  uit	
  den	
  boezem	
  der	
  gemeente	
  ontstaan’.	
  Het	
   is	
  echter	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
62	
  Radical	
  Enlightenment,	
  266.	
  
63	
  Zie	
  bv	
  Eep	
  Talstra,	
  ‘Een	
  professioneel	
  theoloog	
  is	
  een	
  confessioneel	
  theoloog’,	
  in:	
  Protestants	
  geloven	
  bij	
  bijbel	
  en	
  belijde-­‐
nis	
  betrokken,	
  M.	
  Barnard,	
  L.J.	
  van	
  den	
  Brom,	
  F.	
  de	
  Lange	
  (red.),	
  Zoetermeer	
  2003,	
  65-­‐82.	
  
64	
  Verder	
  liep	
  er	
  in	
  de	
  ogen	
  van	
  La	
  Saussaye	
  een	
  dun	
  lijntje	
  tussen	
  de	
  Lutherse	
  kerk	
  en	
  de	
  antirevolutionaire	
  gedachte:	
  La	
  
Saussaye	
  vond	
  Stahl	
  (de	
  Duitse	
  Groen!)	
  typisch	
  Luthers	
  en	
  het	
  ethische	
  beginsel	
  meer	
  Calvinistisch.	
  ‘La	
  Crise	
  Religieuse’,	
  VW	
  
II,	
   376-­‐378.	
   Zie	
   verder	
   voor	
   een	
  meer	
   endogene	
   bestudering	
   van	
   de	
   Lutherse	
   traditie	
   in	
   ons	
   land	
   K.	
   Zwanepol,	
   ‘Luthers	
  
belijden’,	
  in:	
  Protestants	
  geloven	
  bij	
  bijbel	
  en	
  belijdenis	
  betrokken,	
  210-­‐222.	
  
65	
  Dit	
  is	
  de	
  extra	
  zinsnede	
  in	
  Ordinantie	
  13,	
  art.	
  19:4	
  die	
  ruimte	
  geeft	
  aan	
  de	
  beleving	
  van	
  proponenten	
  van	
  bijvoorbeeld	
  de	
  
Gereformeerde	
  Bond	
  signatuur.	
  Een	
  proponent	
  mag	
  aangeven	
  dat	
  deze	
  extra	
  zinsnede	
  aan	
  de	
  proponentsformule	
  wordt	
  
toegevoegd.	
  Het	
  moeilijke	
  van	
  deze	
  praktijk	
  is	
  dat	
  je	
  daarmee	
  toch	
  enigszins	
  suggereert	
  dat	
  de	
  gewone	
  proponentsformule	
  
toch	
   iets	
  te	
  min	
   is.	
  Daarmee	
  suggereer	
   je	
  dan	
  precies	
  dat	
  wat	
   je	
  niet	
  wilt:	
  dat	
  het	
  een	
  ‘lossere	
  formulering’	
   is	
   ‘die	
  vooral	
  
beoogt	
  te	
  zeggen,	
  dat	
  we	
  ons	
  aan	
  die	
  belijdenis	
  niet	
  te	
  strak	
  gebonden	
  hoeven	
  te	
  weten’.	
  	
  



14	
  

	
  

sprekend	
  dat	
  er	
  in	
  de	
  kerkorde	
  van	
  1950	
  een	
  overgangsbepaling	
  werd	
  opgenomen	
  die	
  stelde	
  dat	
  ‘die	
  
delen	
  uit	
  ordinantie	
  11,	
  die	
  niet	
  alleen	
  een	
   judiciële	
  maar	
  ook	
  een	
   justitiële	
   leertucht	
  mogelijk	
  ma-­‐
ken,	
  pas	
  na	
  tien	
   jaren,	
  d.i.	
  op	
  1	
  mei	
  1961,	
   in	
  werking	
  zouden	
  treden.’66	
  Dit	
   lijkt	
  mij	
  zeker	
  een	
  ‘ethi-­‐
sche’	
  beslissing:	
  wij	
  hebben	
   in	
  de	
  kerk	
  een	
  verantwoordelijkheid	
  voor	
  elkaar	
  en	
  we	
  moeten	
  elkaar	
  
zoeken	
  in	
  nederige	
  liefde,	
  los	
  van	
  richtingsijver	
  en	
  verblinding.	
  In	
  1951	
  was	
  men	
  door	
  de	
  geschiedenis	
  
heen	
  aan	
  elkaar	
  gegeven;	
  voor	
  alles	
  had	
  La	
  Saussaye	
  op	
  dit	
  moment	
  dus	
  het	
  gesprek	
  gezocht	
  om	
  zo	
  
de	
  ‘conscientiën’	
  voor	
  Christus	
  en	
  de	
  belijdenis	
  te	
  winnen.	
  Ik	
  heb	
  nu	
  echter	
  de	
  indruk	
  dat	
  niet	
  de	
  kerk	
  
maar	
  deze	
  overgangsbepaling	
  eschatologisch	
  wordt	
  verstaan.	
  Dat	
  doet	
  geen	
  recht	
  aan	
  die	
  belijdende	
  
kerkorde	
  die	
  zegt	
  dat	
  de	
  kerk	
  weert	
  wat	
  haar	
  belijden	
  weerspreekt	
  (Art.	
  1,11)	
  en	
  in	
  dit	
  verband	
  ook	
  
als	
   uiterste	
   consequentie	
   over	
   tucht	
   rept.	
   In	
   dit	
   artikel	
   kan	
   ik	
   echter	
   deze	
   tuchtkwestie	
   niet	
   ‘even	
  
meenemen’,	
  dit	
  vraagt	
  een	
  zelfstandige	
  behandeling.	
  	
  

Na	
  deze	
  bredere	
  maar	
  wel	
  verbonden	
  kwesties	
  kom	
  ik	
  tot	
  de	
  vragen	
  rond	
  het	
  colloquium.	
  Ik	
  
zeg	
  er	
  wel	
  bij:	
  ik	
  spreek	
  hier	
  uiteraard	
  niet	
  in	
  naam	
  van	
  La	
  Saussaye	
  maar	
  als	
  –	
  hoop	
  ik	
  –	
  leerling	
  van	
  
hem.	
  Voor	
  het	
  colloquium	
  is	
  dan	
  de	
  al	
  genoemde	
  gedachte	
  van	
  La	
  Saussaye	
  cruciaal:	
  vrijheid	
  en	
  bin-­‐
ding	
  aan	
  gezag	
  horen	
  bijeen.	
  We	
   leven	
  echter	
   in	
  een	
  postmodern	
  klimaat	
  dat	
  hier	
  haaks	
  op	
   staat:	
  
ware	
  vrijheid	
  is	
  alleen	
  gegarandeerd	
  als	
  een	
  mens	
  in	
  zijn	
  zelf	
  gekozen	
  zoekproces	
  zijn	
  eigen	
  houtjes	
  
bij	
  elkaar	
  mag	
  sprokkelen	
  voor	
  zijn	
  eigen	
  spirituele	
  haardvuurtje.	
  Welke	
  houtjes	
  dat	
  dan	
  worden,	
  dat	
  
mag	
   principieel	
   niet	
   worden	
   vastgelegd,	
   want	
   dat	
   beperkt	
   de	
   vrijheid	
   en	
   authenticiteit.	
   Dit	
   is	
   het	
  
klimaat	
  waar	
  de	
  kerk	
  in	
  leeft	
  en	
  spreekt	
  en	
  we	
  ervaren	
  de	
  zuigkracht	
  ervan.67	
  Ik	
  roep	
  op	
  tot	
  een	
  her-­‐
bezinning.	
  Het	
  is	
  juist	
  omwille	
  van	
  de	
  mondigheid	
  van	
  de	
  kerk,	
  en	
  daarmee	
  de	
  echte	
  vrijheid	
  van	
  de	
  
mens,	
  dat	
  wij	
  in	
  het	
  colloquium	
  in	
  bepaalde	
  gevallen	
  ‘nee’	
  moeten	
  durven	
  zeggen.	
  	
  

Als	
  colloquiumcommissie	
  (of	
  straks	
  als	
  geschiktheidscommissie68)	
  kunnen	
  wij	
  zo	
  beantwoor-­‐
den	
   aan	
   een	
   uiterst	
   verantwoordelijke	
   opdracht:	
   proponenten	
   toelaten	
   (meestal	
   heel	
   dankbaar!).	
  
Dat	
   impliceert	
  dat	
   je	
   ze	
  ook	
  niet	
   kunt	
   toelaten.	
  Dat	
   toelatingsmoment	
  heeft	
  uiteraard	
  óók	
  met	
  de	
  
belijdenis	
  te	
  maken:	
  La	
  Saussaye	
  wees	
  op	
  het	
  feit	
  dat	
  de	
  belijdenis	
  noodzakelijkerwijs	
  ontstaat	
  uit	
  de	
  
tegenstelling	
  tussen	
  de	
  gemeente	
  en	
  de	
  wereld.	
  Op	
  de	
  drempel	
  van	
  de	
  kerk	
  moet	
  men	
  dus	
  ook	
  met	
  
de	
  belijdenis	
  de	
  wereld	
  durven	
  weren.	
  De	
  kerk	
  weert	
  de	
  wereld	
  af	
   ‘om	
  haar	
  te	
  kwetsen,	
  zij	
  kwetst	
  
haar	
  om	
  haar	
  te	
  trekken.	
  Haar	
  verdediging	
  is	
  aanval,	
  haar	
  aanval	
  aantrekking.’	
  Wanneer	
  wij	
  de	
  belij-­‐
denis	
  hier	
  niet	
   laten	
  functioneren,	
  verliest	
  de	
  kerk	
  gestaag	
  haar	
   identiteit.	
  Hoe	
  kunnen	
  wij	
  dan	
  nog	
  
werven?	
  Hoe	
  kunnen	
  we	
  het	
  zonlicht	
  van	
  de	
  Heer	
  weerkaatsen,	
  als	
  beeldvormende	
  figuren	
  als	
  predi-­‐
kanten	
  de	
  belijdenis	
  van	
  de	
  kerk	
  niet	
  dragen?	
  

Wat	
  maakt	
  het	
  dan	
   soms	
   zo	
  moeilijk?	
  Dat	
   is	
  de	
  problematiek	
   rond	
  de	
   interpretatie	
   van	
  de	
  
proponentsformule.	
  Op	
  het	
   eerste	
   gezicht	
   is	
   de	
   vraag	
  uiterst	
   inhoudsvol,	
  maar	
   hij	
  wordt	
   heel	
   ver-­‐
schillend	
  geïnterpreteerd.	
  Van	
  den	
  Heuvel	
  lichtte	
  al	
  een	
  tipje	
  van	
  de	
  sluier	
  op:	
  ‘Het	
  ‘in	
  gemeenschap	
  
met’	
  doelt	
  op	
  een	
  werkelijke	
  geestelijke	
  verbondenheid	
  met	
  de	
   traditie	
  en	
   is	
  niet	
  bedoeld	
  als	
   ‘een	
  
wat	
  ‘lossere	
  formulering’	
  die	
  vooral	
  beoogt	
  te	
  zeggen,	
  dat	
  we	
  ons	
  aan	
  die	
  belijdenis	
  niet	
  te	
  strak	
  ge-­‐
bonden	
  hoeven	
  te	
  weten…’.	
  Op	
  dit	
  punt	
  was	
  mijn	
  commissie	
  inderdaad	
  sterk	
  verdeeld:	
  voor	
  de	
  één	
  
was	
  de	
  bandbreedte	
  een	
  stuk	
  groter	
  dan	
  voor	
  de	
  ander.	
  Mijn	
  punt	
  nu	
   is	
  dat	
   je	
  mag	
  zeggen	
  dat	
  er	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
66	
  Zie	
  Rasker,	
  a.w.,	
  304.	
  Ook	
  na	
  die	
  tien	
  jaar	
  maande	
  de	
  synode	
  opnieuw	
  tot	
  uiterste	
  voorzichtigheid	
  en	
  terughoudendheid,	
  
met	
  een	
  beroep	
  op	
  de	
  katholiciteit	
  en	
  het	
  eschatologisch	
  perspectief.	
  
67	
  Een	
  dergelijk	
  ecclesiologisch	
  ideaal	
  bijvoorbeeld	
  in	
  G.D.J.	
  Dingemans,	
  De	
  stem	
  van	
  de	
  Roepende:	
  Pneumatheologie,	
  Kam-­‐
pen	
  2000.	
  
68	
  In	
  het	
  huidige	
  overgangstijdperk	
  klinken	
  er	
  stemmen	
  op	
  die	
  het	
  toelatingsmoment	
  in	
  het	
  colloquium	
  willen	
  minimaliseren	
  
of	
  zelfs	
  weren.	
  Ik	
  ga	
  er	
  van	
  uit	
  dat	
  dit	
  geen	
  principiële	
  keuze	
  is,	
  maar	
  dat	
  dit	
  alleen	
  wordt	
  gezegd	
  omdat	
  men	
  van	
  mening	
  is	
  
dat	
  de	
  toetsing	
  in	
  de	
  geschiktheidscommissie	
  zou	
  moeten	
  plaats	
  vinden.	
  Die	
  kwestie	
  laat	
  ik	
  open,	
  zie	
  noot	
  2.	
  	
  



15	
  

	
  

naar	
  de	
  Geest	
  van	
  de	
  kerkorde	
  geen	
  onbegrensde	
  ruimte	
  is.	
   Ik	
  geloof	
  dat	
  La	
  Saussaye	
  het	
  hier	
  raak	
  
positief	
  aldus	
  formuleerde:	
  het	
  gaat	
  om	
  onze	
  ‘meest	
  kenschetsende	
  leerstukken	
  als	
  de	
  Godheid	
  des	
  
Zoons,	
  de	
  schuldverzoening	
  door	
  zijn	
  bloed,	
  en	
  om	
  alles	
  in	
  één	
  punt	
  zaam	
  te	
  trekken,	
  de	
  drie-­‐eenheid	
  
Gods,	
  als	
  waarin	
  zich	
  alle	
  heilswaarheden	
  concentreren	
  en	
  waarop	
  zij	
  uitlopen’.	
  Je	
  kunt	
  ook	
  zeggen:	
  
de	
  geloofsbelijdenis	
  van	
  Nicea.	
  Onderschrijft	
  iemand	
  dit	
  niet,	
  zo	
  iemand	
  ‘breekt	
  met	
  de	
  Hervormde,	
  
ja	
  met	
  de	
  christelijke	
  kerk’.	
  Zo	
  iemand	
  kan	
  de	
  vraag	
  dus	
  niet	
  beamen,	
  zal	
  haar	
  niet	
  eens	
  willen	
  bea-­‐
men.	
  	
  

Maar	
  wat,	
  als	
  een	
  proponent	
  zelf	
  een	
  heel	
  brede	
  interpretatie	
  hanteert,	
  anders	
  dan	
  de	
  kerk-­‐
orde	
  en	
  de	
   kerk?	
  Moet	
   iemand	
  uiteindelijk	
   zelf	
   uitmaken	
  of	
   hij	
   de	
   vraag	
   kan	
  beamen,	
   of	
   heeft	
   de	
  
commissie	
  daar	
  ook	
  een	
  verantwoordelijkheid	
   in?	
   Iemand	
  uit	
  mijn	
  commissie	
  vond	
  het	
  eerste.	
  Het	
  
lijkt	
  alsof	
  La	
  Saussaye	
  dat	
  óók	
  zegt:	
  ‘geen	
  beoordeling	
  van	
  het	
  individuele	
  geweten.	
  Dat	
  is	
  voor	
  Hem	
  
die	
  hart	
  en	
  nieren	
  proeft!’	
  Maar	
   ik	
   geloof	
  niet	
  dat	
  het	
  hier	
  om	
  de	
  beoordeling	
  van	
  het	
   individuele	
  
geweten	
  gaat.	
  Het	
   gaat	
  om	
  het	
  beoordelen	
  van	
   iemands	
  hermeneutiek	
   van	
  de	
  proponentsformule.	
  
Dat	
  is	
  volgens	
  mij	
  de	
  plicht	
  en	
  het	
  recht	
  van	
  de	
  commissie.	
  

Ik	
  maak	
  dat	
  duidelijk	
  met	
  een	
  voorbeeld.	
  Stel	
   je	
  voor	
  dat	
   iemand	
  alle	
  geloofsbegrippen	
  an-­‐
ders	
  leest,	
  bijvoorbeeld	
  door	
  een	
  neoplatoonse	
  bril.69	
  Dat	
  hij	
  of	
  zij	
  dus	
  denkt	
  dat	
  het	
  hoogste	
  beginsel	
  
zo	
  ver	
  boven	
  ons	
  kennen	
  en	
  spreken	
  is	
  verheven,	
  dat	
  alle	
  geloofstaal	
  dus	
  even	
  goed	
  of	
  slecht	
  is.	
  Alle	
  
‘God	
  talk’	
  is	
  even	
  ontoereikend,	
  dus	
  welke	
  je	
  gebruikt	
  is	
  meer	
  een	
  kwestie	
  van	
  smaak	
  en	
  gewoonte.	
  
En	
  als	
  hij	
  of	
  zij	
  nu	
  stelt	
  dat	
  dit	
  inzicht	
  in	
  de	
  kerk	
  óók	
  doorbrak,	
  bijvoorbeeld	
  bij	
  de	
  latere	
  modernen	
  in	
  
de	
  19de	
  eeuw!	
  En	
  dat	
  dientengevolge	
  hij	
  of	
  zij	
  dus	
  met	
  het	
  volste	
  recht	
  instemt	
  met	
  de	
  geladen	
  pro-­‐
ponentsformule,	
  want	
  de	
  modernen	
  hebben	
  toch	
  óók	
  laten	
  zien	
  dat	
  de	
  ware	
  betekenis	
  van	
  die	
  for-­‐
mule	
  veel	
  ‘zachter’	
  is	
  dan	
  men	
  ooit	
  dacht?	
  	
  

Het	
  voorbeeld	
  ontvouwen	
  is	
  al	
  het	
  antwoord:	
  het	
  gaat	
  hier	
  inderdaad	
  niet	
  om	
  het	
  beoorde-­‐
len	
  van	
  iemands	
  geweten	
  maar	
  om	
  het	
  beoordelen	
  van	
  iemands	
  hermeneutiek	
  van	
  de	
  proponents-­‐
formule.	
  Die	
  plicht	
  heeft	
  de	
  commissie	
  en	
  ze	
  mag	
   in	
  de	
  geest	
  van	
  de	
  kerkorde	
  uitspreken	
  dat	
  deze	
  
neoplatoonse	
  exegese	
  niet	
  beoogt	
  is	
  en	
  dat	
  de	
  kerk	
  die	
  weert.	
  (Ten	
  overvloede:	
  stel	
  dat	
  de	
  vraag	
  wél	
  
zo	
  bedoeld	
  was	
  door	
  de	
  kerk,	
  waarom	
  is	
  de	
  kerk	
  daar	
  dan	
  niet	
  wat	
  explicieter	
  in	
  geweest?	
  Dan	
  had	
  ze	
  
toch	
  erkend	
  dat	
  je	
  alleen	
  maar	
  om	
  correct	
  burgerschap	
  en	
  diepe	
  religieuze	
  sensitiviteit	
  hoeft	
  te	
  vra-­‐
gen?	
  En	
  daarmee	
  was	
  de	
  kerkorde	
  dan	
   in	
  wezen	
  weer	
  terug	
  bij	
  het	
   ‘jaar	
  zonder	
  zomer’,	
  het	
  Regle-­‐
ment	
  van	
  1816.)	
  Laat	
  de	
  commissie	
  iemand	
  met	
  zo’n	
  neoplatoonse	
  hermeneutiek	
  toch	
  passeren,	
  dan	
  
handelt	
   zij	
   in	
  mijn	
   ogen	
   niet	
   helemaal	
   integer,	
   want	
   ze	
   heeft	
   de	
   dure	
   plicht	
   om	
   hier	
   op	
  wacht	
   te	
  
staan.	
  Dat	
  is	
  haar	
  opgedragen	
  én	
  toevertrouwd	
  door	
  kerk	
  en	
  kerkorde.	
  Ik	
  zeg	
  ‘niet	
  helemaal’,	
  omdat	
  
een	
  kerk	
  die	
  al	
  heel	
   lang	
  deze	
  kwestie	
  heeft	
   laten	
  lopen	
  en	
  zo	
  aan	
  mondigheid	
  heeft	
   ingeboet,	
  niet	
  
kan	
  verwachten	
  dat	
  haar	
  ambtsdragers	
  ineens	
  dat	
  gezag	
  wel	
  gaan	
  uitoefenen.70	
  	
  	
  

Hetzelfde	
  geldt	
  voor	
  zo’n	
  proponent.	
  Enerzijds	
  is	
  hij	
  of	
  zij	
  natuurlijk	
  ook	
  gevormd	
  door	
  de	
  ge-­‐
schiedenis	
  sinds	
  1816.	
  Maar	
   levend	
  na	
  1951	
  heeft	
  ook	
  hij	
  of	
  zij	
   toch	
  de	
  plicht	
  om	
  te	
  weten	
  wat	
  de	
  
door	
  de	
  kerk	
  geïntendeerde	
  exegese	
  van	
  de	
  proponentsformule	
  is.	
  Vandaar	
  dat	
  La	
  Saussaye	
  in	
  zo’n	
  
geval	
   zelfs	
   sprak	
   van	
   ‘zedelijke	
   barbaarsheid’.	
   Een	
   ambtelijke	
   commissie,	
   ‘uit	
   den	
   boezem	
   der	
   ge-­‐
meente	
  ontstaan’,	
  mag	
  dat	
  niet	
  toestaan.	
  De	
  vrolijke	
  mondigheid	
  van	
  de	
  kerk	
  staat	
  hier	
  op	
  het	
  spel.	
  
Dat	
  heeft	
  ze	
  nodig	
  om	
  mensen	
  te	
  ‘winnen	
  op	
  de	
  wereld’.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
69	
  Ook	
  wel	
  ‘negatieve	
  theologie’,	
  zie	
  Nico	
  den	
  Bok,	
  ‘Een	
  mens	
  verloochent	
  zijn	
  wezen	
  niet’,	
  Kerk	
  en	
  Theologie,	
  1	
  (2009)	
  25.	
  
70	
  Mijn	
  eerdere	
  kwalificatie	
  ‘onbetrouwbaar’,	
  op	
  de	
  colloquiumvergadering	
  uitgesproken,	
  neem	
  ik	
  terug,	
  met	
  excuus.	
  Ik	
  had	
  
het	
  aspect	
  van	
  gewoontevorming	
  binnen	
  een	
  kerk	
  meer	
  moeten	
  verdisconteren.	
  


