Boekbespreking

Herman M. van Praag (2008).
God en Psyche. De redelijkheid van
het geloven, visies van een jood. Am-
sterdam: Boom.

Is Saul ook onder de profeten?
Zo vragen de burgers van Israel
zich verwonderd af (1 Sam. 10).
Zo vroeg ik mij dat een aantal
jaren geleden ook verbaasd af
ten aanzien van mijn vroegere
Utrechtse hoogleraar biologische
psychiatrie Herman van Praag:
is Van Praag 66k onder de profe-
ten? Een positief geluid over God
en geloof van een gerenommeerd
wegbereider van de biologische
psychiatrie? En nu verrast hij
ons met een boek waarmee hij
treedt in de voetsporen van zijn
illustere Utrechtse voorganger
H.C. Riimke; denk aan diens be-
roemde Karakter en aanleg in ver-
band met het ongeloof (1939)! Van
Praag stond in de collegezaal voor
mijn gevoel altijd diametraal te-
genover het schilderij van Riimke.
Heb ik me vergist? Of is hij ver-
anderd? Hoe dat ook zij, mijn
welgemeende felicitaties met dit
boek! Tk verheug mij over het feit
dat Van Praag ook onder de pro-
feten is. In deze bespreking zal
ik wel wat kritische noten laten
klinken, maar Van Praag zal mij
daar dankbaar voor zijn. Hij pro-
fileert zich immers als een sterk
voorstander van het kritische
debat. Ik bespreek eerst zijn boek
en vergelijk het daarna kort met
Riimkes Karakter en aanleg in ver-
band met het ongeloof.

Het boek is een compilatie, een
bloemlezing van nieuw werk en
eerder gepubliceerde artikelen

die soms nog werden bijgewerkt.
De thematiek is erg breed, even
breed als de belangstelling van
de auteur: natuurlijk verkennin-
gen op het grensgebied van psy-
chiatrie en geloof, een hoofdstuk
over Flavius Josefus, exegetische
peilingen, Intelligent Design,
een analyse van (joden)haat, een
hoofdstuk over de verhouding
van geloof en rede en nog veel
meer.

Eerst iets over de ondertitel.
Dit boek is een pleidooi, niet
voor de redelijkheid van geloven,
maar voor de algemene menselijk-
heid ervan. De ondertitel is dus
op zijn minst onduidelijk. Ge-
loof zelf is namelijk volgens Van
Praag juist buiten de redelijkheid
gelegen: ‘De vraag in hoeverre
de mythe waar is, is irrelevant.
In intellectueel opzicht is die
vraag principieel onbeantwoord-
baar. Emotioneel is de mythe
waar, althans voor degene die
de mythische zijnstoestand kent
en voor wie deze in een primaire
levensbehoefte voorziet. God is
een dergelijke mythe...  (p. 78-
79) Geloof is dus alleen in zover-
re redelijk dat het redelijk is om
religieuze gevoelens te hebben,
net zoals het redelijk is om van
Beethoven te houden (de auteur
legt veelvuldig de link tussen
religieuze en muzikale sensiti-
viteit, bijvoorbeeld p. 39). Religi-
euze sensitiviteit is rijkdom, wie
dat niet kent verarmt. Met deze
typering van geloof slaat hij de
weg in van de theologie na Kant
en Schleiermacher: geloven is
geen weten maar voelen. Van
Praag reduceert God niet tot ons
gevoel: uiteindelijk is het niet zo

Psyche & Geloof 20 (2009), nr. 1, pag. 71-73

dat wij Hem scheppen (al komt
hij daar af en toe wel een beetje
in de buurt, p. 30). Maar God is
méér dan het product van onze
vrome fantasie, het punt is alleen
dat je nooit kunt weten of Hij er
is. Van Praag mag zich in deze
positie gesteund weten door een
flink deel van de moderne the-
ologie na de Verlichting. Ik sta
daar zelf vanuit de traditie van
het fides quaerens intellectum (ge-
loof op zoek naar inzicht) toch
kritisch tegenover. Ik acht het
spoor van het fides quaerens intel-
lectum het meest krachtig voor
de toekomst voor theologie, cul-
tuur en psychiatrie: ik vind dat
het niet redelijk is om de rede-
lijkheid in ons spreken over God
zo buitenspel te zetten.

Dan de kern van dit boek dat
geloof algemeen menselijk is. Tk
stem daarmee in (enkele kwali-
ficaties heb ik elders uitgewerkt
maar laat ik hier achterwege).
De traditie sprak hier over het
desiderium naturale, het ‘natuur-
lijk Godsverlangen’ in de mens.
Daarom is religiositeit volgens
Van Praag ook een normaal ver-
schijnsel en is atheisme een ver-
arming, hoewel nog niet patholo-
gisch (p. 41). Als het ‘evangelise-
rend atheisme’ wordt, spreekt hij
wel van pathologie.! Natuurlijk
bespreekt de auteur ook normen
voor geloof en voor afwijkende
vormen van geloof. In deze pas-
sages overtuigt hij mij niet altijd:
‘Onzekerheid is het essenti€le
kenmerk van normale religio-
siteit. Normaal religieus geloof
betekent op zoek zijn. Op zoek
zijn naar wat het Godsbegrip in-
houdt, naar de essentie van reli-

71



BOEKBESPREKINGEN

gieuze imperatieven, ... naar het
reéle dan wel fictionele karakter
van het begrip transcendentie.
De gelovige is nooit zeker van
zijn zaak. Hij is een ‘autodialec-
ticus’, voor wie religieuze discus-
sies met zichzelf nooit zijn af te
sluiten. Op zijn hoogst bereikt hij
voorlopige conclusies. Over ge-
loof kan per definitie geen zeker-
heid bestaan. Geloofszekerheid
is een contradictie in terminis.
Zodra zekerheid optreedt wordt
(religieus) geloof ontkracht.” (p.
58) De marges van de normaliteit
lijken mij hier wat te smal geno-
men. Uiteraard herken ik met
de auteur het verschijnsel van
verstarring, stolling en dogma-
tistische geloofskramp: allemaal
onrijp geloofsleven, vaak gevoed
door angst. Maar als ik Van
Praag hier strikt volg, zou elk
van mijn gemeenteleden die in
volle geloofszekerheid sterft toch
een afwijkende, gestolde vorm
van geloof hebben! Ik geloof niet
dat Van Praag dit bedoelde, maar
dan had hij het toch anders op
moeten schrijven.

Ik ga voort met het noemen
van enkele andere kerngedach-
ten, waarbij ik vind dat Van
Praag intuitief vaak heel raak
schiet. Hij kiest bijvoorbeeld
voor de vrijheid en tegen neuro-
biologisch determinisme, vo6r
dualisme en tegen neurobiolo-
gisch monisme (fysicalisme: dat
wij dus alleen maar uit herse-
nen bestaan en dat de ziel een
aspect van die hersenen is). Dit
zijn bepaald moedige keuzes in
een tijd dat determinisme en het
daarmee verbonden fysicalisme
absoluut dominant zijn. Hij doet
dit zonder het filosofische debat
te betreden: hij ontvouwt zijn po-

72

sitie op lekenniveau. En dat zeg
ik niet denigrerend: ik vind het
juist van het grootste belang dat
iemand vanuit de psychiatrische
praktijk zich niet van de wijs laat
brengen en gewoon zegt wat ei-
genlijk vanuit de common sense
wel haast het geval moet zijn.
Even nuchter vind ik zijn be-
paald niet populaire keuze voor
de traditionele godsdiensten: de
nieuwe religies, vaak zo en vogue,
kunnen de zoekende mens vol-
gens hem uiteindelijk niet be-
vredigen, want zij ‘werken geen
godsbeeld wuit waarmee een
mens zich kan identificeren.’ (p.
67) Wel vind ik dat Van Praag
een dergelijke gedachte nog wat
dieper had moeten uitwerken en
motiveren.

Daardoor kom ik bij een na-
deel van het bloemlezing-ach-
tige genre: je krijgt dan toch
dat heel veel gedachten worden
aangestipt, maar dat je soms de
diepere doordenking en verant-
woording wat mist. Bij één punt
wil ik in dit kader de vinger leg-
gen. Hoewel ik mij verheug over
zijn afwijzing van fysicalisme,
kunnen we het met juiste intu-
ities alléén natuurlijk ook niet
redden. Ten eerste is Van Praag
dubbel: aan de éne kant zegt hij
dat hij het dualisme van Descar-
tes wil omarmen, maar aan de
andere kant stelt hij dat ‘functi-
onerende hersenen een absolute
voorwaarde zijn voor het bestaan
van psychisch leven’. (p. 110) Dat
is merkwaardig: dat was Descar-
tes niet met hem eens geweest.
Dus wat bedoelt hij nu precies?
Zit zijn positie misschien toch
dichter bij het non-reductief fy-
sicalisme, tegenwoordig de toon-
aangevende denkrichting? Ten

tweede is het dualisme dat Van
Praag wil ombhelzen filosofisch
onhoudbaar: daarin hebben de
fysicalisten gewoon gelijk.2 Ik
meen met Van Praag dat we het
fysicalisme moeten vermijden,
maar niet door terug te reiken
naar Descartes, maar door over
Descartes heen te reiken naar
de middeleeuwse denkers. Daar
zijn vormen van dualiteit door-
dacht die wel houdbaar zijn.
Bovendien baart Descartes’ no-
minalisme, zijn metafysische
uitgangspunt, het huidige fysi-
calisme: ons fysicalisme en het
cartesiaanse dualisme zijn wat
je noemt ‘feindliche Briider’.

Er is verder te veel om op in
te gaan: interessante exegetische
hoofdstukken bijvoorbeeld. Af
en toe pakken zijn voorbeelden
me (de vergelijking tussen Jo-
sefus en de Joodse Raad in de
oorlog), af en toe niet: ik ben bij-
voorbeeld niet zo getroffen door
het ‘scheppende’ in mevrouw A
(p- 255). En af en toe is er een
zin waarbij ik ‘oef in de kant-
lijn plaats (bij een feilbare God,
p- 164: dat is voor mij nu echt
weer te weinig rede in het geloof
en te weinig vertrouwend geloof
in de rede! Dat zei Descartes bij-
voorbeeld ook, vanuit zijn nomi-
nalisme: dat God het kwade kan
opdragen. Ik denk dat we moe-
ten stellen dat het voor God on-
mogelijk is het kwade te doen of
feilbaar te zijn, maar dat voert te
ver voor deze plaats). Ik keer nu
terug naar de vergelijking met
Rimke. Hoe verhouden zich
deze twee gestalten die dezelfde
leerstoel mochten bekleden?3

Ten eerste is het werk van
Riimke nog voor de grote bio-



BOEKBESPREKINGEN

logische revolutie in de psychi-
atrie geschreven. Maar in hun
principiéle positie zitten deze
twee Utrechtse hoogleraren
dicht bij elkaar: ongeloof is vol-
gens Riimke een ontwikkelings-
stoornis. Tk zie ook verschillen:
op het gebied van methode en
genre. Riimke is strenger in de
methode van de fenomenolo-
gie, in zijn tijd nog volop in de
belangstelling; hij bouwt zijn
fenomenologische analyse van
godsdienstig gevoel, ongeloof en
overgave laag voor laag op en die
discipline opende in dit geval de
weg naar het schrijven van een
grensverleggende  godsdienst-
psychologische ‘klassieker’. Het
genre van Van Praag is daarente-
gen meer populair-wetenschap-
pelijk, ook een uiterst belangrijk
genre: ik hoop dat de vlotte, aan-
trekkelijke stijl en actuele stof bij
velen iets wakker zullen roepen!
Dat mensen ontdekken dat ze
misschien iets hebben laten lig-
gen.

Een volgend verschil is dat ik
bij Riimke minder die scherpe
dualiteit van geloof en rede proef.
Dit kan ook samenhangen met
de invloed van zijn grote vriend
G. van der Leeuw. Ik wil dan ook
afsluiten met een centrale meta-
foor van Van Praag. Van Praag
ziet rede en geloof als zijn twee
vleugels: zijn geloofskant én zijn
rationele kant als biologisch psy-

chiater (p. 351). Met twee kan hij
pas vliegen! Geloof en rede zijn
dus ‘complementair’, maar het
blijven wel twee verschillende
gebieden, al heb je ze als mens
beide nodig. In de traditie van
het fides quaerens intellectum werd
dat anders gezien. Geloof bevat
zelf redelijkheid, zoals liefdes-
ervaring 66k redelijkheid bevat
en omvat. Ze zeggen wel eens
dat liefde blind maakt, maar ik
bedoel nu dat ook een minnaar
je kan vertellen dat de beminde
logisch gezien nooit langer dan
zichzelfkan zijn. Dat ze Carolien
heet en dat ze kan denken en ge-
voelens kan hebben. Op dezelfde
wijze omvat het geloven 66k den-
ken: iemand die gelooft weet ook
dat God bestaat. Geloven en dat
niet weten is eigenlijk geen ge-
loven! Hij kan dat weten boven-
dien altijd met uiterst sterke al
in de middeleeuwen ontwikkel-
de godsbewijzen bewijzen. Eén
van de meer zwakkere daarvan
voert Van Praag zelf in wezen
aan: het feit dat het tot je natuur
lijkt te horen om ontvankelijk
voor Hem te zijn. En we weten
wat van Hem af: dat Hij ons kent
en eerst gezocht heeft voordat
wij Hem zochten. Zo valt er van
God ook wat te weten! — verstren-
geld met het liethebben. Tk wil
dus de metafoor van Van Praag
wat herscheppen: geloof en rede

zijn niet de beide vleugels van
een vogel, maar de rede is als de
botjes en het geloof als de veren
in beide vleugels. Maar los van
dit soort verschillen: ik hoop dat
dit boek er toe mag leiden dat
meer mensen hun vleugels gaan
spreiden en gaan drijven op de
adem van de wind!

Dr. G.H. Labooy

NOTEN

! Aan het uiterste van de schaal van

‘hyporeligiositeit’ (medicalisering

in de terminologie, als hypo- en

hypertensie) ontwaart hij het
staatsatheisme: ‘Over atheisme
als staatsreligie kan men kort zijn.

Andersdenkenden zullen (mond)-

dood worden gemaakt. Dit is de

meest weerzinwekkende vorm
van pathologisch ongeloof.’

Zie mijn Waar geest is, is vrij-

heid. Serie psychiatrie & filosofie.

Boom 2007.

3 Tk heb geaarzeld met deze vergelij-
king, vanwege het feit dat Riimke
zich in de oorlog niet moedig
heeft gedragen (zie H. Stroeken,
Freud in Nederland, Boom 1997)
en ik het onkies vond hem dan op
te voeren ter vergelijking van ‘de
visies van een jood'. Ik meende
dat het kon door dit feit dan maar
om deze reden expliciet te noe-
men. Wetenschappelijke groot-
heid en gebrek aan moed, gingen
ze in Riimke samen? Overigens
stemt het vermelden dat iemand
‘niet moedig’ was mij altijd tot
grote bescheidenheid: waar had ik
gestaan?

73



