
71Psyche & Geloof 20 (2009), nr. 1,  pag. 71-73

Boekbespreking

Herman M. van Praag (2008). 
God en Psyche. De redelijkheid van 
het geloven, visies van een jood. Am-
sterdam: Boom. 

Is Saul ook onder de profeten? 
Zo vragen de burgers van Israel 
zich verwonderd af (1 Sam. 10). 
Zo vroeg ik mij dat een aantal 
jaren geleden ook verbaasd af 
ten aanzien van mijn vroegere 
Utrechtse hoogleraar biologische 
psychiatrie Herman van Praag: 
is Van Praag óók onder de profe-
ten? Een positief geluid over God 
en geloof van een gerenommeerd 
wegbereider van de biologische 
psychiatrie? En nu verrast hij  
ons met een boek waarmee hij 
treedt in de voetsporen van zijn 
illustere Utrechtse voorganger 
H.C. Rümke; denk aan diens be-
roemde Karakter en aanleg in ver-
band met het ongeloof (1939)! Van 
Praag stond in de collegezaal voor 
mijn gevoel altijd diametraal te-
genover het schilderij van Rümke. 
Heb ik me vergist? Of is hij ver-
anderd? Hoe dat ook zij, mijn 
welgemeende felicitaties met dit 
boek! Ik verheug mij over het feit 
dat Van Praag ook onder de pro-
feten is. In deze bespreking zal 
ik wel wat kritische noten laten 
klinken, maar Van Praag zal mij 
daar dankbaar voor zijn. Hij pro-
fileert zich immers als een sterk 
voorstander van het kritische 
debat. Ik bespreek eerst zijn boek 
en vergelijk het daarna kort met 
Rümkes Karakter en aanleg in ver-
band met het ongeloof. 

Het boek is een compilatie, een 
bloemlezing van nieuw werk en 
eerder gepubliceerde artikelen 

die soms nog werden bijgewerkt. 
De thematiek is erg breed, even 
breed als de belangstelling van 
de auteur: natuurlijk verkennin-
gen op het grensgebied van psy-
chiatrie en geloof, een hoofdstuk 
over Flavius Josefus, exegetische 
peilingen, Intelligent Design, 
een analyse van (joden)haat, een 
hoofdstuk over de verhouding 
van geloof en rede en nog veel 
meer. 

Eerst iets over de ondertitel. 
Dit boek is een pleidooi, niet 
voor de redelijkheid van geloven, 
maar voor de algemene menselijk-
heid ervan. De ondertitel is dus 
op zijn minst onduidelijk. Ge-
loof zelf is namelijk volgens Van 
Praag juist buiten de redelijkheid 
gelegen: ‘De vraag in hoeverre 
de mythe waar is, is irrelevant. 
In intellectueel opzicht is die 
vraag principieel onbeantwoord-
baar. Emotioneel is de mythe 
waar, althans voor degene die 
de mythische zijnstoestand kent 
en voor wie deze in een primaire 
levensbehoefte voorziet. God is 
een dergelijke mythe… ’ (p. 78-
79) Geloof is dus alleen in zover-
re redelijk dat het redelijk is om 
religieuze gevoelens te hebben, 
net zoals het redelijk is om van 
Beethoven te houden (de auteur 
legt veelvuldig de link tussen 
religieuze en muzikale sensiti-
viteit, bijvoorbeeld p. 39). Religi-
euze sensitiviteit is rijkdom, wie 
dat niet kent verarmt. Met deze 
typering van geloof slaat hij de 
weg in van de theologie na Kant 
en Schleiermacher: geloven is 
geen weten maar voelen. Van 
Praag reduceert God niet tot ons 
gevoel: uiteindelijk is het niet zo 

dat wij Hem scheppen (al komt 
hij daar af en toe wel een beetje 
in de buurt, p. 30). Maar God is 
méér dan het product van onze 
vrome fantasie, het punt is alleen 
dat je nooit kunt weten of Hij er 
is. Van Praag mag zich in deze 
positie gesteund weten door een 
flink deel van de moderne the-
ologie na de Verlichting. Ik sta 
daar zelf vanuit de traditie van 
het fides quaerens intellectum (ge-
loof op zoek naar inzicht) toch 
kritisch tegenover. Ik acht het 
spoor van het fides quaerens intel-
lectum het meest krachtig voor 
de toekomst voor theologie, cul-
tuur en psychiatrie: ik vind dat 
het niet redelijk is om de rede-
lijkheid in ons spreken over God 
zo buitenspel te zetten. 

Dan de kern van dit boek dat 
geloof algemeen menselijk is. Ik 
stem daarmee in (enkele kwali-
ficaties heb ik elders uitgewerkt 
maar laat ik hier achterwege). 
De traditie sprak hier over het 
desiderium naturale, het ‘natuur-
lijk Godsverlangen’ in de mens. 
Daarom is religiositeit volgens 
Van Praag ook een normaal ver-
schijnsel en is atheïsme een ver-
arming, hoewel nog niet patholo-
gisch (p. 41). Als het ‘evangelise-
rend atheïsme’ wordt, spreekt hij 
wel van pathologie.1 Natuurlijk 
bespreekt de auteur ook normen 
voor geloof en voor afwijkende 
vormen van geloof. In deze pas-
sages overtuigt hij mij niet altijd: 
‘Onzekerheid is het essentiële 
kenmerk van normale religio-
siteit. Normaal religieus geloof 
betekent op zoek zijn. Op zoek 
zijn naar wat het Godsbegrip in-
houdt, naar de essentie van reli-



72

gieuze imperatieven, … naar het 
reële dan wel fictionele karakter 
van het begrip transcendentie. 
De gelovige is nooit zeker van 
zijn zaak. Hij is een ‘autodialec-
ticus’, voor wie religieuze discus-
sies met zichzelf nooit zijn af te 
sluiten. Op zijn hoogst bereikt hij 
voorlopige conclusies. Over ge-
loof kan per definitie geen zeker-
heid bestaan. Geloofszekerheid 
is een contradictie in terminis. 
Zodra zekerheid optreedt wordt 
(religieus) geloof ontkracht.’ (p. 
58) De marges van de normaliteit 
lijken mij hier wat te smal geno-
men. Uiteraard herken ik met 
de auteur het verschijnsel van 
verstarring, stolling en dogma-
tistische geloofskramp: allemaal 
onrijp geloofsleven, vaak gevoed 
door angst. Maar als ik Van 
Praag hier strikt volg, zou elk 
van mijn gemeenteleden die in 
volle geloofszekerheid sterft toch 
een afwijkende, gestolde vorm 
van geloof hebben! Ik geloof niet 
dat Van Praag dit bedoelde, maar 
dan had hij het toch anders op 
moeten schrijven.

Ik ga voort met het noemen 
van enkele andere kerngedach-
ten, waarbij ik vind dat Van 
Praag intuïtief vaak heel raak 
schiet. Hij kiest bijvoorbeeld 
vóór de vrijheid en tegen neuro-
biologisch determinisme, vóór 
dualisme en tegen neurobiolo-
gisch monisme (fysicalisme: dat 
wij dus alleen maar uit herse-
nen bestaan en dat de ziel een 
aspect van die hersenen is). Dit 
zijn bepaald moedige keuzes in 
een tijd dat determinisme en het 
daarmee verbonden fysicalisme 
absoluut dominant zijn. Hij doet 
dit zonder het filosofische debat 
te betreden: hij ontvouwt zijn po-

sitie op lekenniveau. En dat zeg 
ik niet denigrerend: ik vind het 
juist van het grootste belang dat 
iemand vanuit de psychiatrische 
praktijk zich niet van de wijs laat 
brengen en gewoon zegt wat ei-
genlijk vanuit de common sense 
wel haast het geval moet zijn. 
Even nuchter vind ik zijn be-
paald niet populaire keuze voor 
de traditionele godsdiensten: de 
nieuwe religies, vaak zo en vogue, 
kunnen de zoekende mens vol-
gens hem uiteindelijk niet be-
vredigen, want zij ‘werken geen 
godsbeeld uit waarmee een 
mens zich kan identificeren.’ (p. 
67) Wel vind ik dat Van Praag 
een dergelijke gedachte nog wat 
dieper had moeten uitwerken en 
motiveren. 

Daardoor kom ik bij een na-
deel van het bloemlezing-ach-
tige genre: je krijgt dan toch 
dat heel veel gedachten worden 
aangestipt, maar dat je soms de 
diepere doordenking en verant-
woording wat mist. Bij één punt 
wil ik in dit kader de vinger leg-
gen. Hoewel ik mij verheug over 
zijn afwijzing van fysicalisme, 
kunnen we het met juiste intu-
ïties alléén natuurlijk ook niet 
redden. Ten eerste is Van Praag 
dubbel: aan de éne kant zegt hij 
dat hij het dualisme van Descar-
tes wil omarmen, maar aan de 
andere kant stelt hij dat ‘functi-
onerende hersenen een absolute 
voorwaarde zijn voor het bestaan 
van psychisch leven’. (p. 110) Dat 
is merkwaardig: dat was Descar-
tes niet met hem eens geweest. 
Dus wat bedoelt hij nu precies? 
Zit zijn positie misschien toch 
dichter bij het non-reductief fy-
sicalisme, tegenwoordig de toon-
aangevende denkrichting? Ten 

tweede is het dualisme dat Van 
Praag wil omhelzen filosofisch 
onhoudbaar: daarin hebben de 
fysicalisten gewoon gelijk.2 Ik 
meen met Van Praag dat we het 
fysicalisme moeten vermijden, 
maar niet door terug te reiken 
naar Descartes, maar door over 
Descartes heen te reiken naar 
de middeleeuwse denkers. Daar 
zijn vormen van dualiteit door-
dacht die wel houdbaar zijn. 
Bovendien baart Descartes’ no-
minalisme, zijn metafysische 
uitgangspunt, het huidige fysi-
calisme: ons fysicalisme en het 
cartesiaanse dualisme zijn wat 
je noemt ‘feindliche Brüder’. 

Er is verder te veel om op in 
te gaan: interessante exegetische 
hoofdstukken bijvoorbeeld. Af 
en toe pakken zijn voorbeelden 
me (de vergelijking tussen Jo-
sefus en de Joodse Raad in de 
oorlog), af en toe niet: ik ben bij-
voorbeeld niet zo getroffen door 
het ‘scheppende’ in mevrouw A 
(p. 255). En af en toe is er een 
zin waarbij ik ‘oef’ in de kant-
lijn plaats (bij een feilbare God, 
p. 164: dat is voor mij nu echt 
weer te weinig rede in het geloof 
en te weinig vertrouwend geloof 
in de rede! Dat zei Descartes bij-
voorbeeld ook, vanuit zijn nomi-
nalisme: dat God het kwade kan 
opdragen. Ik denk dat we moe-
ten stellen dat het voor God on-
mogelijk is het kwade te doen of 
feilbaar te zijn, maar dat voert te 
ver voor deze plaats). Ik keer nu 
terug naar de vergelijking met 
Rümke. Hoe verhouden zich 
deze twee gestalten die dezelfde 
leerstoel mochten bekleden?3 

Ten eerste is het werk van 
Rümke nog voor de grote bio-

Boekbesprekingen



73

Boekbesprekingen

logische revolutie in de psychi-
atrie geschreven. Maar in hun 
principiële positie zitten deze 
twee Utrechtse hoogleraren 
dicht bij elkaar: ongeloof is vol-
gens Rümke een ontwikkelings-
stoornis. Ik zie ook verschillen: 
op het gebied van methode en 
genre. Rümke is strenger in de 
methode van de fenomenolo-
gie, in zijn tijd nog volop in de 
belangstelling; hij bouwt zijn 
fenomenologische analyse van 
godsdienstig gevoel, ongeloof en 
overgave laag voor laag op en die 
discipline opende in dit geval de 
weg naar het schrijven van een 
grensverleggende godsdienst-
psychologische ‘klassieker’. Het 
genre van Van Praag is daarente-
gen meer populair-wetenschap-
pelijk, ook een uiterst belangrijk 
genre: ik hoop dat de vlotte, aan-
trekkelijke stijl en actuele stof bij 
velen iets wakker zullen roepen! 
Dat mensen ontdekken dat ze 
misschien iets hebben laten lig-
gen. 

Een volgend verschil is dat ik 
bij Rümke minder die scherpe 
dualiteit van geloof en rede proef. 
Dit kan ook samenhangen met 
de invloed van zijn grote vriend 
G. van der Leeuw. Ik wil dan ook 
afsluiten met een centrale meta-
foor van Van Praag. Van Praag 
ziet rede en geloof als zijn twee 
vleugels: zijn geloofskant én zijn 
rationele kant als biologisch psy-

chiater (p. 351). Met twee kan hij 
pas vliegen! Geloof en rede zijn 
dus ‘complementair’, maar het 
blijven wel twee verschillende 
gebieden, al heb je ze als mens 
beide nodig. In de traditie van 
het fides quaerens intellectum werd 
dat anders gezien. Geloof bevat 
zelf redelijkheid, zoals liefdes-
ervaring óók redelijkheid bevat 
en omvat. Ze zeggen wel eens 
dat liefde blind maakt, maar ik 
bedoel nu dat ook een minnaar 
je kan vertellen dat de beminde 
logisch gezien nooit langer dan 
zichzelf kan zijn. Dat ze Carolien 
heet en dat ze kan denken en ge-
voelens kan hebben. Op dezelfde 
wijze omvat het geloven óók den-
ken: iemand die gelooft weet ook 
dat God bestaat. Geloven en dat 
niet weten is eigenlijk geen ge-
loven! Hij kan dat weten boven-
dien altijd met uiterst sterke al 
in de middeleeuwen ontwikkel-
de godsbewijzen bewijzen. Eén 
van de meer zwakkere daarvan 
voert Van Praag zelf in wezen 
aan: het feit dat het tot je natuur 
lijkt te horen om ontvankelijk 
voor Hem te zijn. En we weten 
wat van Hem af: dat Hij ons kent 
en eerst gezocht heeft voordat 
wij Hem zochten. Zo valt er van 
God ook wat te weten! – verstren-
geld met het liefhebben. Ik wil 
dus de metafoor van Van Praag 
wat herscheppen: geloof en rede 

zijn niet de beide vleugels van 
een vogel, maar de rede is als de 
botjes en het geloof als de veren 
in beide vleugels. Maar los van 
dit soort verschillen: ik hoop dat 
dit boek er toe mag leiden dat 
meer mensen hun vleugels gaan 
spreiden en gaan drijven op de 
adem van de wind!

Dr. G.H. Labooy

Noten
1	 Aan het uiterste van de schaal van 

‘hyporeligiositeit’ (medicalisering 
in de terminologie, als hypo- en 
hypertensie) ontwaart hij het 
staatsatheïsme: ‘Over atheïsme 
als staatsreligie kan men kort zijn. 
Andersdenkenden zullen (mond)-
dood worden gemaakt. Dit is de 
meest weerzinwekkende vorm 
van pathologisch ongeloof.’ 

2	 Zie mijn Waar geest is, is vrij-
heid. Serie psychiatrie & filosofie. 
Boom 2007.

3	 Ik heb geaarzeld met deze vergelij-
king, vanwege het feit dat Rümke 
zich in de oorlog niet moedig 
heeft gedragen (zie H. Stroeken, 
Freud in Nederland, Boom 1997) 
en ik het onkies vond hem dan op 
te voeren ter vergelijking van ‘de 
visies van een jood’. Ik meende 
dat het kon door dit feit dan maar 
om deze reden expliciet te noe-
men. Wetenschappelijke groot-
heid en gebrek aan moed, gingen 
ze in Rümke samen? Overigens 
stemt het vermelden dat iemand 
‘niet moedig’ was mij altijd tot 
grote bescheidenheid: waar had ik 
gestaan?


