Gerrit Brand, Speaking of a Fabulous Ghost, In Search of Theological Criteria, with Special Reference to the Debate on
Salvation in African Christian Theology, Serie ‘Contributions to Philosophical Theology, Vol. 7, Peter Lang, Frankfurt
New York, 2002.

Op dit proefschrift is de auteur in Utrecht (cum laude) gepromoveerd bij promotor Dr. V. Briimmer. Brand (1970) is
geboren in Zuid-Afrika, ‘born and bred in the Afrikaner tradition’. Tegelijk weet hij zich intens verbonden met zijn
mede Zuid Afrikanen van Afrikaanse, Aziatische en gemengde afkomst. Deze complexe erfenis stempelt leven en
denken van deze jonge godsdienstfilosoof en maakt het lezen van dit boek tot een spannende reis: dit is theologie die,
oog in oog met het bewogen Zuid Afrikaanse verleden, een bijdrage wil leveren aan een nieuwe toekomst. De
wetenschappelijke matrix van dit boek is enerzijds de Afrikaanse -christelijke theologie, anderzijds de
godsdienstwijsbegeerte (Utrecht). De doelstelling is een godsdienstwijsgerige evaluatie van de gebruikte criteria bij
Afrikaanse christelijke theologen rond het thema ‘salvation.’” De auteur stelt daarbij de vraag of de criteria van
Afrikaanse auteurs anders zijn dan die van Westerse. Eerst wordt de verlossingsdiscussie ingedeeld aan de hand van
drie vragen: verlossing waarvan, door wie en hoe? De antwoorden van Afrika zijn dan drie keer anders. Afrika kijkt
anders aan tegen het kwaad (o0.a.: plaats voor heksen, geesten, demonen), kijkt anders naar de brengers van verlossing
(de ‘ancestors’ worden bijvoorbeeld vaak als ‘agents of salvation’ gezien), en Afrika heeft een andere context als het
gaat om het ‘hoe’ (de offergedachte is ons moderne Europeanen vreemd, maar is in Afrika inheems!). Hoewel Brand bij
deze beschrijving de evaluatie van criteria op het oog heeft, maakt dat de beschrijving niet minder informatief en
spanend. In zijn eigen stellingname legt Brand het volle pond bij de continuiteit tussen de Afrikaanse religieuze tradities
en het christelijk geloof. Hij kan dat doen vanuit het centrum van de incarnatie: het Woord riep al een naar haar
verwijzende context op voordat het ooit gepredikt werd, en dat zien we ook in Afrika. Ik citeer: ‘Christianity fulfils
rather than replaces African Traditional Religion, also in the area of sacrifice’ (192). Wat betreft het eigenlijke doel, de
criteria, concludeert Brand dat er in de Afrikaanse context culturele (b.v. ‘reconcile Christianity with African
worldview), contextuele (b.v. gericht op bevrijding van armen), en christelijke criteria (b.v. trouw aan de Schrift)
fungeren. Hij betoogt dat de Westerse criteria ‘roughly similar’ zijn. Er is dus geen sprake van een eenzijdige
‘rationaliteit’ van de Westerse criteria tegenover de nadruk op b.v. sociologische relevantie in Afrika. ‘It is only when
one mistakes a modern European plausibility structure for universal reason that one fails to recognise references to the
African context and culture for what they are: appeals to reason. And it is only when one mistakes the Western
theological tradition for theology simpliciter, or a perennial theology, that one becomes suspicious of a contextualised
understanding of the authority of Scripture and tradition.” De hoofdgedachte van Brand komt hier goed in tot uiting. Al
lezende had ik één vraag: af en toe had ik het gevoel dat de schrijver de zelfstandige en cultuurkritische kracht van de
theologische traditie sterker had kunnen laten uitkomen, en dan wel richting beide culturen, Afrika én het Westen. Een
enkele stellingname was dan wellicht anders uitgevallen. Hoe dit ook zij, dit boek wil ik zeer aanbevelen. Ik heb veel
geleerd van deze kennismaking met Afrika en het theologische debat. Proficiat.



