
1	
  

	
  

Aantekeningen	
  bij	
  ‘Het	
  hart	
  van	
  het	
  Christendom’	
  van	
  Marcus	
  Borg.	
  	
  

	
  
Inleiding	
  
In	
   de	
   titel	
   van	
   het	
   boek	
   van	
   Marcus	
   Borg	
   ‘het	
   hart	
   van	
   het	
   christendom’	
   schuilt	
   geen	
   geringe	
  
pretentie.	
  Het	
  boek	
  lijkt	
  samen	
  te	
  hangen	
  met	
  een	
  soort	
  bekeringservaring.	
  Jarenlang	
  kon	
  Borg	
  het	
  
allemaal	
  niet	
  meer	
  geloven,	
  het	
  christelijk	
  geloof	
  zoals	
  hem	
  dat	
  werd	
  aangereikt	
  in	
  de	
  VS	
  (Lutheraan).	
  
Totdat	
   hem	
   geleidelijk	
   aan	
   de	
   schellen	
   van	
   de	
   ogen	
   vielen:	
   ‘rediscovering	
   a	
   life	
   of	
   faith’	
   is	
   de	
  
ondertitel	
  (herontdekken	
  van	
  een	
  leven	
  van	
  geloof).	
  In	
  dit	
  boek	
  zet	
  Borg	
  zich	
  dus	
  ook	
  steeds	
  af	
  tegen	
  
het	
  geloof	
  zoals	
  hem	
  dat	
  altijd	
  werd	
  aangereikt.	
  Ik	
  vat	
  dat	
  als	
  volgt	
  samen:	
  1)	
  geloof	
  als	
  een	
  te	
  star	
  
moreel	
   systeem;	
  2)	
  een	
  onhoudbare	
   ‘kaft	
   tot	
  kaft’	
   visie	
  op	
  de	
  Bijbel;	
  3)	
  het	
  voor	
  waar	
  houden	
  van	
  
dogma’s	
  wordt	
  gezien	
  als	
  geloven,	
  in	
  plaats	
  van	
  geloof	
  als	
  een	
  weg,	
  een	
  pad	
  dat	
  je	
  loopt;	
  4)	
  geen	
  oog	
  
voor	
  het	
  sociale	
  onrecht	
  in	
  de	
  VS;	
  5)	
  heilsindividualisme	
  (als	
  ik	
  maar	
  in	
  de	
  hemel	
  kom).	
  Stuk	
  voor	
  stuk	
  
punten	
  die	
  Borg	
  noemt	
  als	
  redenen	
  waarom	
  miljoenen	
  in	
  Amerika	
  het	
  christendom	
  de	
  rug	
  toekeren	
  
en	
  ook	
  voor	
  ons	
  een	
  kritische	
  spiegel!	
  Ik	
  stem	
  dan	
  ook	
  in	
  met	
  deze	
  kritische	
  inzichten	
  van	
  Borg,	
  en	
  ik	
  
denk	
  velen	
  met	
  mij.	
  En	
  zo	
  kunnen	
  we	
  er	
  vijf	
  corresponderende	
  idealen	
  tegenover	
  stellen.	
  Steeds	
  zie	
  
je	
  Borg	
  daar	
  terecht	
  voor	
  pleiten:	
  

1. Centraal	
  staan	
  van	
  de	
  liefde	
  als	
  de	
  vervulling	
  (niet	
  de	
  opheffing)	
  van	
  de	
  moraal	
  
2. Openheid	
  voor	
  allerlei	
  genres	
  in	
  de	
  Bijbel	
  
3. Geloven	
  is	
  vertrouwend	
  wandelen	
  met	
  God,	
  niet	
  alleen	
  dogma’s	
  voor	
  waar	
  houden	
  
4. Daarom	
  heeft	
  geloof	
  ook	
  invloed	
  op	
  je	
  handelen	
  tegenover	
  anderen	
  (en	
  de	
  schepping)	
  
5. Christelijk	
  geloof	
  is	
  ook	
  een	
  belofte	
  voor	
  de	
  mensheid	
  (Adam)	
  als	
  vernieuwd	
  volk	
  van	
  God.	
  

	
  
Ik	
  zal	
  in	
  wat	
  volgt	
  Borg	
  vaak	
  weerspreken,	
  maar	
  ik	
  wil	
  de	
  lezer	
  vragen	
  om	
  steeds	
  voor	
  ogen	
  te	
  houden	
  
dat	
  ik	
  zijn	
  hunkering	
  naar	
  meer	
  vruchten	
  van	
  deze	
  vijf	
  punten	
  binnen	
  de	
  kerk	
  onderschrijf!	
  Wel	
  vraag	
  
ik	
  mij	
  af	
  of	
  de	
  gekozen	
  tactiek	
  verstandig	
  is:	
  Borg	
  werkt	
  steeds	
  met	
  de	
  twee	
  polen	
  van	
  ‘het	
  vroegere	
  
geloof’	
   en	
   ‘het	
   nieuwe,	
   opkomende’	
   (‘emerging’).	
   Die	
   polarisatie	
   kan	
   de	
   blik	
   vertroebelen	
   en	
   dat	
  
gebeurt	
  ook	
  in	
  mijn	
  ogen.	
  Zeker,	
  Borg	
  probeert	
  ook	
  de	
  verbindingslijnen	
  met	
  het	
  traditionele	
  geloof	
  
aan	
   te	
  geven,	
  maar	
   toch	
   is	
  het	
   ideaalbeeld	
  van	
  het	
  ontwaken	
  van	
  een	
  nieuw	
  christendom	
  dat	
   zich	
  
distantieert	
   van	
   de	
   oudere	
   versie	
   op	
   elke	
   bladzijde	
   te	
   bespeuren.	
  Maakt	
   Borg	
   het	
   zich	
   zo	
   niet	
   te	
  
gemakkelijk?	
   Is	
   dit	
   niet	
   een	
   te	
   simpel	
   schema?	
   Zijn	
   er	
   niet	
   heel	
   veel	
   vertegenwoordigers	
   van	
   het	
  
‘vroegere	
   geloof’	
   die	
   de	
   vijf	
   genoemde	
   idealen	
   voluit	
   onderschrijven	
   en	
   in	
   hun	
   leven	
   probeerden	
  
waar	
  te	
  maken?	
  Heeft	
  het	
  hoofdspoor	
  van	
  de	
  christelijke	
  traditie	
  deze	
  vijf	
   idealen	
  niet	
  voluit	
  willen	
  
beamen	
  (al	
  was	
  het	
  misschien	
  soms	
  worstelend)?	
  Denk	
  aan	
  een	
  Augustinus,	
  Franciscus,	
  Calvijn?	
  Door	
  
de	
   gekozen	
   benaderingswijze	
   van	
   de	
   twee	
   polen	
   dreigt	
   Borg	
   deze	
  wijze	
   raad	
   in	
   de	
  wind	
   te	
   slaan:	
  
probeer	
  altijd	
  in	
  gesprek	
  te	
  gaan	
  met	
  de	
  sterkste	
  vertegenwoordigers	
  van	
  een	
  stroming,	
  in	
  plaats	
  van	
  
je	
  af	
  te	
  zetten	
  tegen	
  de	
  slechtere.	
  Net	
  als	
  een	
  top	
  schermer:	
  die	
  daagt	
  ook	
  de	
  beste	
  uit	
  op	
  de	
  mat,	
  
niet	
  de	
  beginnelingen.	
  We	
  zullen	
  zien	
  hoe	
  deze	
  ‘twee	
  polen	
  tactiek’	
  uitpakt	
  in	
  wat	
  volgt.	
  	
  

	
  

1	
  Godsbeeld	
   	
  

In	
   een	
   langere	
   versie	
   van	
   deze	
   bespreking	
   ga	
   ik	
   uitvoerig	
   in	
   op	
   het	
   godsbeeld.	
   Voor	
   deze	
   kortere	
  
versie	
  laat	
  ik	
  dat	
  achterwege	
  (het	
  is	
  nogal	
  technisch:	
  hoe	
  kan	
  je	
  verwoorden	
  dat	
  God	
  een	
  persoonlijk	
  



2	
  

	
  

God	
  is?).	
  Ik	
  geef	
  wel	
  mijn	
  conclusie	
  hier	
  weer:	
  Borg	
  blijft	
  dicht	
  bij	
  het	
  traditionele	
  Godsbeeld	
  van	
  een	
  
persoonlijk	
   God	
   en	
   daar	
   ben	
   ik	
   dankbaar	
   voor.	
   In	
   zijn	
   uitleg	
   daarvan	
   zitten	
   echter	
  wel	
   een	
   aantal	
  
verwarrende	
   tegenstrijdigheden.	
   Wat	
   dat	
   betreft	
   had	
   Borg	
   zijn	
   voordeel	
   kunnen	
   doen	
   met	
   een	
  
minder	
  reactionaire	
  omgang	
  met	
  die	
  traditie.	
  Want	
  dan	
  kunnen	
  we	
  ook	
  uit	
  die	
  schat	
  putten	
  om	
  deze	
  
moeilijke	
  materie	
   te	
   verhelderen	
   (persoonlijk,	
   bovenpersoonlijk,	
   transpersoonlijk?).	
   Nu	
  moet	
   Borg	
  
eigenlijk	
  het	
  wiel	
  opnieuw	
  uitvinden,	
  en	
  hij	
  slaagt	
  daar	
  nog	
  niet	
  zo	
  geweldig	
  in.	
  

Hiernaast:	
  een	
  belangrijk	
  afwijkend	
  punt	
  is	
  het	
  feit	
  dat	
  hij	
  het	
  idee	
  verwerpt	
  dat	
  God	
  ingrijpt	
  
en	
  kan	
  ingrijpen.	
  Dat	
  is	
  eigenlijk	
  het	
  enige	
  punt	
  waar	
  hij	
  echt	
  afstand	
  neemt	
  van	
  Bijbel	
  en	
  traditie.	
  Hij	
  
volgt	
  hier	
  de	
  Verlichtingsdenker,	
  dit	
  was	
  het	
  spoor	
  van	
  het	
  deïsme	
  uit	
  de	
  Verlichting.	
  Zonder	
  verder	
  
argumentatie	
  stelt	
  Borg	
  dit.	
  Het	
  is	
  in	
  wezen	
  een	
  diepe	
  ingreep:	
  God	
  is	
  kennelijk	
  niet	
  Almachtig,	
  maar	
  
vindt	
  een	
  macht	
  tegenover	
  zich	
  die	
  Hij	
  niet	
  in	
  de	
  hand	
  heeft?	
  Is	
  Hij	
  dan	
  nog	
  wel	
  God?	
  

	
  
2	
  Over	
  Jezus	
  en	
  zijn	
  missie	
  

Jezus	
  de	
  Zoon	
  van	
  God?	
  Verder	
  in	
  het	
  spoor	
  van	
  de	
  19deeeuwse	
  theologie.1	
  
Wat	
   Borg	
   hier	
   biedt	
   is	
   te	
   typeren	
  met	
   de	
   oude	
   vrijzinnige	
   kijk	
   op	
   Christus	
   die	
   sinds	
   de	
   19de	
   eeuw	
  
opgeld	
  doet.	
  Christus	
  is	
  niet	
  het	
  mens	
  geworden	
  Woord:	
  het	
  geloof	
  dat	
  God	
  zelf	
  in	
  Christus	
  mens	
  is	
  
geworden	
   (incarnatie)	
  wordt	
   afgewezen.	
  Daarentegen	
   ziet	
   Borg	
   in	
   hem:	
   een	
   Joodse	
  mysticus,	
   een	
  
wijsheidsleraar	
  met	
   genezende	
   krachten,	
   een	
   sociale	
   hervormer	
   en	
   de	
   stichter	
   van	
   een	
   beweging.	
  
Maar	
  de	
  bijzondere	
  titels	
  dan,	
  die	
  we	
  in	
  de	
  Bijbel	
  voor	
  Hem	
  vinden?	
  Zoon	
  van	
  God,	
  het	
  licht	
  van	
  de	
  
wereld,	
  Messias,	
  Zoon	
  des	
  mensen,	
  lam	
  Gods,	
  brood	
  des	
  levens,	
  een	
  met	
  de	
  Vader,	
  Heer?	
  Daarvoor	
  
gebruikt	
  Borg	
  de	
  19deeeuwse	
  visie	
  dat	
  dit	
  het	
  geloof	
  is	
  geweest	
  van	
  de	
  latere	
  volgelingen:	
  dat	
  is	
  wat	
  
de	
   vroege	
   kerk	
   van	
   de	
   apostelen	
   ervan	
   gemaakt	
   heeft!2	
   Je	
   kunt	
   veel	
   van	
   de	
   19deeeuwse	
   Duitse	
  
theologie	
  als	
  volgt	
  karakteriseren:	
  de	
  poging	
  om	
  de	
  werkelijke	
  ‘historische	
  Jezus’	
  los	
  te	
  pellen	
  uit	
  de	
  
‘dogmatische	
   Jezus’	
   van	
   de	
   vroege	
   kerk.	
   In	
   deze	
   traditie	
   gaat	
   Borg	
   staan.	
  Maar	
   hij	
   accepteert	
   de	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Hoofdstuk	
  5:	
  Jesus,	
  the	
  Heart	
  of	
  God.	
  
2	
   Hoewel	
   de	
   geluiden	
   vanaf	
   de	
   18de	
   eeuw	
   duidelijk	
   zijn	
   aan	
   te	
   wijzen	
   en	
   pas	
   in	
   de	
   19de	
   eeuw	
   degelijker	
  
onderbouwd	
  zullen	
  worden,	
   is	
  het	
  beste	
   ijkpunt	
  de	
  publicatie	
  (door	
  Lessing)	
  van	
  werk	
  van	
  Reimarus	
   in	
  1778.	
  
Daarin	
  wordt	
  gewerkt	
  met	
  de	
  strategie	
  van	
  het	
  naast	
  elkaar	
  stellen	
  van	
  wat	
  Jezus	
  wilde	
  en	
  wat	
  de	
  vroege	
  kerk	
  
ervan	
  maakte.	
   Dit	
   leidde	
   tot	
   de	
   ‘First	
   Quest’	
   naar	
   de	
   historische	
   Jezus.	
   Die	
   eindigde	
  met	
   Albert	
   Schweitzer	
  
(1906)	
  die	
  liet	
  zien	
  dat	
  de	
  Jezus-­‐figuur	
  van	
  dit	
  onderzoek	
  vooral	
  moest	
  beantwoorden	
  aan	
  het	
  ideaalbeeld	
  van	
  
menselijkheid	
  van	
  de	
  19de	
  eeuw	
   (Ritschl,	
   von	
  Harnack:	
   Jezus	
  als	
  de	
  vervolmaking	
  van	
  een	
   religieus	
  persoon).	
  
Schweitzer	
  liet	
  echter	
  ook	
  zien	
  dat	
  de	
  Jezus	
  van	
  de	
  evangeliën	
  helemaal	
  niet	
  in	
  dat	
  ideale	
  plaatje	
  paste:	
  dat	
  was	
  
een	
   fanaat	
   aanhanger	
   van	
   apocalyptiek,	
   een	
   apocalyptiek	
   die	
   bovendien	
   niet	
   uitgekomen	
   was.	
   Een	
   andere	
  
mokerslag	
  voor	
  deze	
  eerste	
  Quest	
  was	
  Wrede	
  die	
  betoogde	
  dat	
  het	
  Marcus	
  evangelie,	
  meestal	
  de	
  favoriet	
  van	
  
deze	
   periode,	
   als	
   historische	
   bron	
   te	
   onbetrouwbaar	
   was.	
   Hierna	
   volgde	
   een	
   periode	
   van	
   rust:	
   No	
   Quest!	
  
Bultmann	
  en	
  Barth	
  zijn	
  hier	
  de	
  grote	
  namen.	
  De	
  existentialistische	
  Jezus	
  van	
  Bultmann	
  heeft	
  geen	
  historische	
  
wortels	
  nodig.	
  Ook	
  kwam	
  in	
  deze	
  tijd	
  de	
  Formgeschichtliche	
  Schule	
  op	
  en	
   ‘this	
  served	
  to	
  place	
  an	
  apparently	
  
immovable	
  wall	
  of	
  early	
  Christian	
  distortion	
  between	
  the	
  Gospel	
  texts	
  and	
  the	
  historical	
  Jesus’.	
  Toen	
  kwam	
  de	
  
‘New	
  Quest’	
  met	
  o.a.	
  Ernst	
  Käsemann;	
  terug	
  naar	
   ‘den	
  Worten	
  Jesu’.	
  Je	
  kunt	
  dit	
  ook	
  als	
  een	
  uit	
  elkaar	
  vallen	
  
van	
   de	
   Bultmann-­‐school	
   interpreteren.	
   Naamgever	
   van	
   deze	
  Quest	
  was	
   James	
  M.	
   Robinson	
  met	
   zijn	
  A	
  New	
  
Quest	
   of	
   The	
   Historical	
   Jesus	
   (1959).	
  Dan	
   volgt	
   de	
   ‘Third	
   Quest’:	
   de	
   opzet	
   is	
   Jezus	
   méér	
   te	
   zien	
   in	
   zijn	
  
historische,	
   Joodse	
  en	
  sociale	
  context.	
  De	
  stroming	
   is	
  gespleten	
   in	
  een	
  niet-­‐eschatologische	
  (o.a.	
  Borg;	
   	
   Jezus	
  
als	
  wijsheidsleraar,	
  die	
  hiermee	
  weer	
  het	
  meer	
  liberale	
  Jezusbeeld	
  van	
  de	
  19de	
  eeuw	
  nieuw	
  leven	
  inblaast)	
  en	
  
een	
  meer	
  eschatologische	
  (o.a.	
  Dunn,	
  die	
  hiermee	
  dus	
  weer	
  het	
  spoor	
  van	
  Schweitzer	
  opneemt).	
  	
  



3	
  

	
  

verheven	
  termen	
  van	
  de	
  jonge	
  gemeente	
  wel.	
  Ze	
  zijn	
  dierbaar	
  voor	
  hem,	
  maar	
  het	
  zijn	
  lofuitingen	
  en	
  
termen	
   die	
   onze	
   bereidheid	
   om	
   hem	
   te	
   volgen	
   uitdrukken.	
   Loftuitingen	
   van	
   wat?	
   ‘In	
   a	
   single	
  
sentence:	
   Jesus	
   is,	
   for	
   us	
   Christians,	
   the	
   decisive	
   revelation	
   of	
   what	
   a	
   life	
   full	
   of	
   God	
   looks	
   like.	
  
Radically	
  centered	
  in	
  God	
  and	
  filled	
  with	
  the	
  Spirit,	
  he	
  is	
  the	
  decisive	
  disclosure	
  and	
  epiphany	
  of	
  what	
  
can	
  be	
  seen	
  of	
  God	
  embodied	
  in	
  a	
  human	
  life.’	
  (88)	
  Samengevat:	
  in	
  Jezus	
  zien	
  wat	
  het	
  betekent	
  een	
  
leven	
   te	
   leiden	
   dat	
  werkelijk	
   perfect	
   vervuld	
   is	
  met	
   de	
  Geest	
   van	
  God.	
   Borg	
   kan	
   dan	
   zelfs	
   termen	
  
gebruiken	
   als	
   ‘the	
   Word	
   and	
   Wisdom	
   and	
   Spirit	
   of	
   God	
   become	
   flesh	
   (in	
   Christ).’	
   Klinkt	
   heel	
  
orthodox,	
  maar	
  dat	
   is	
   niet	
  wat	
  Borg	
  bedoelt	
   en	
  wil:	
   Jezus	
   is	
   een	
  mens	
   ten	
   volle	
   vervuld	
   van	
  Gods	
  
Geest.	
  Iets	
  wat	
  dus	
  alleen	
  gradueel	
  van	
  bijvoorbeeld	
  ons	
  of	
  Ghandi	
  verschilt	
  (als	
  het	
  al	
  gradueel	
  van	
  
Ghandi	
   verschilt).	
   Je	
   moet	
   dus	
   vaststellen	
   dat	
   voor	
   Borg	
   Jezus	
   op	
   zich	
   een	
   Joodse	
   mysticus,	
   een	
  
wijsheidsleraar	
  met	
  genezende	
  krachten,	
  een	
  sociale	
  hervormer	
  en	
  de	
  stichter	
  van	
  een	
  beweging	
  was,	
  
maar	
  hij	
  deed	
  dit	
  zo	
  vol	
  van	
  de	
  Geest,	
  dat	
  hij	
   terecht	
  al	
  die	
  grote	
  termen	
  mag	
  dragen.	
  Zelfs	
   ‘Heer’.	
  
Jezus	
  is	
  dus	
  een	
  mens	
  perfect	
  vervuld	
  van	
  Gods	
  Geest,	
  Jezus	
  is	
  niet	
  God	
  zelf	
  die	
  mens	
  wordt.	
  	
  
	
   Is	
   dit	
   nu	
   geloofwaardig?	
   Ik	
   hoef	
   niet	
   aan	
   te	
   geven	
  dat	
   het	
   afwijkt	
   van	
  wat	
   de	
   Kerk	
   belijdt.	
  
Maar	
   het	
   kan	
   zo	
   zijn	
   dat	
   de	
   kerk	
   het	
   mis	
   heeft:	
   de	
   kerk	
   moet	
   luisteren	
   naar	
   critici.	
   Ik	
   vind	
   de	
  
argumenten	
   van	
   Borg	
   echter	
   niet	
   overtuigend.	
   Want	
   wie	
   denkt	
   dat	
   dit	
   idee	
   van	
   de	
   19deeeuwse	
  
theologie	
  een	
  redelijk	
  standpunt	
  is,	
  komt	
  toch	
  voor	
  grote	
  problemen	
  te	
  staan.	
  De	
  gedachte	
  is	
  dus	
  dat	
  
de	
   vroege	
   kerk	
   Jezus	
   de	
  mantel	
   van	
   de	
   goddelijkheid	
   heeft	
   omgeworpen,	
  maar	
   dat	
   Jezus	
   zichzelf	
  
nooit	
  zo	
  zag.	
  Maar	
  wat	
  bezielde	
  die	
  mensen	
  dan	
  om	
  zo	
  te	
  overdrijven?	
  Kun	
  je	
  werkelijk	
  beweren	
  dat	
  
dit	
  mensen	
  zijn	
  die	
  je	
  serieus	
  wilt	
  blijven	
  nemen,	
  als	
  ze	
  een	
  (op	
  zich	
  wel	
  heel	
  geweldig)	
  mens	
  tot	
  God	
  
hebben	
  verklaard?	
  Mag	
  je	
  zo	
  bizar	
  overdrijven?	
  Dan	
  ben	
  je	
  toch	
  verwerpelijk	
  bezig?	
  
	
   De	
  tegenwerping	
  van	
  Borg	
  is	
  dan:	
  nee,	
  wij	
  hebben	
  de	
  taal	
  van	
  die	
  vroege	
  kerk	
  niet	
  begrepen.	
  
Ze	
   hadden	
   alleen	
   de	
   bedoeling	
   Jezus	
   te	
   eren,	
   niet	
   hem	
   God	
   te	
   noemen.	
   Zij	
   hadden	
   een	
   unieke	
  
‘experience’	
   zegt	
   Borg	
   (waarvan	
  begrijp	
   ik	
   niet,	
  want	
   Jezus	
   is	
   dood	
   volgens	
  Borg),	
   zij	
   hebben	
  deze	
  
persoon	
  gezien	
  als	
  ‘het	
  licht	
  in	
  hun	
  duisternis’	
  (87),	
  dachten	
  bovendien	
  in	
  de	
  mythologische	
  taal	
  van	
  
toen	
  en	
  zo	
  komen	
  ze	
  bij	
  die	
  hoge	
  titels.	
  Meer	
  is	
  er	
  niet	
  aan	
  de	
  hand:	
  wij	
  hebben	
  hun	
  verheven	
  taal	
  
verkeerd	
  begrepen!	
  De	
  geschiedenis	
  van	
  de	
  kerk	
  is	
  dus	
  een	
  geschiedenis	
  van	
  misverstand.	
  Maar	
  ook	
  
dit	
  standpunt	
  is	
  moeilijk	
  te	
  verdedigen.	
  Want	
  dan	
  moet	
  je	
  dus	
  eerst	
  deze	
  hobbel	
  nemen:	
  dan	
  moet	
  je	
  
staande	
  houden	
  dat	
  de	
  stroming	
  van	
  Borg,	
  na	
  bijna	
  2000	
  jaar,	
  de	
  mensen	
  van	
  toen	
  beter	
  begrijpt	
  dan	
  
de	
  directe	
  opvolgers.	
  Ik	
  noem	
  bijvoorbeeld	
  Clemens	
  van	
  Rome,	
  Ignatius	
  van	
  Antiochie	
  en	
  Justinus	
  de	
  
martelaar	
  (hij	
  gaf	
  zijn	
  leven	
  dus!).	
  Stuk	
  voor	
  stuk	
  denkers	
  uit	
  de	
  2de	
  eeuw.	
  Zij	
  zaten	
  dus	
  veel	
  meer	
  in	
  
één	
   en	
   de	
   zelfde	
   geestelijke	
   wereld	
   met	
   de	
   vroege	
   kerk	
   van	
   de	
   apostelen	
   dan	
   wij.	
   Zij	
   ademden	
  
dezelfde	
  lucht,	
  verschilden	
  een	
  of	
  twee	
  generaties,	
  groeiden	
  misschien	
  wel	
  op	
  in	
  het	
  zelfde	
  dorp	
  als	
  
de	
  schrijvers	
  van	
  het	
  NT,	
  kenden	
  waarschijnlijk	
  dezelfde	
  verhalen	
  en	
  mythen	
  (net	
  als	
  de	
  apostelen	
  bij	
  
opa	
  op	
  schoot	
  al	
  gehoord)	
  en	
  spraken	
  dezelfde	
  taal.	
  En	
  zij	
  beweerden	
  wel	
  dat	
  in	
  Jezus	
  God	
  mens	
  was	
  
geworden	
  (zo	
  lazen	
  zij	
  Johannes	
  en	
  Paulus,	
  bv.	
  Filippenzen	
  2).3	
  Wie	
  met	
  Borg	
  wil	
  beweren	
  dat	
  wij	
  de	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3	
  De	
  ‘christologie’	
  van	
  de	
  tweede	
  eeuw	
  (christologie	
  was	
  er	
  nog	
  niet	
  echt	
  in	
  de	
  zin	
  van	
  een	
  overdachte	
  theorie,	
  
vandaar	
  de	
  aanhalingstekens)	
  was	
  Geest-­‐christologie.	
  Daarmee	
  wordt	
  bedoeld	
  dat	
   in	
  de	
  historische	
   Jezus	
  de	
  
pre-­‐existente	
  Zoon	
  van	
  God,	
  de	
  goddelijke	
  Geest,	
  zichzelf	
  verenigde	
  met	
  de	
  menselijke	
  natuur.	
  Adoptianisme	
  
werd	
   afgewezen;	
   het	
   grondschema	
   van	
   de	
   kerk	
   van	
   de	
   tweede	
   eeuw	
   was	
   zo	
   dus	
   de	
   erkenning	
   van	
   de	
  
incarnatie:	
   Jezus	
   is	
  God	
  en	
  mens.	
   Ignatius	
  kan	
  het	
  dus	
   zelfs	
  bv.	
  hebben	
  over	
   ‘het	
  bloed	
  van	
  God’.	
   Zie	
  bv.	
  de	
  
samenvatting	
  van	
  A.	
  Grillmeier,	
  Christ	
   in	
  Christian	
  Tradition,	
   	
  104-­‐105,	
  en	
  Kelly,	
  Early	
  Christian	
  Doctrines	
  142-­‐
149.	
  Op	
  de	
  kwestie	
  van	
  de	
  datering	
  van	
  NT-­‐teksten	
  ga	
  ik	
  hier	
  niet	
  dieper	
  in:	
  feit	
   is	
  dat	
  de	
  19de	
  eeuw	
  extreem	
  
laat	
  dateerde,	
  dateringen	
  die	
  nu	
  door	
  niemand	
  meer	
  serieus	
  genomen	
  worden.	
  Er	
   is	
  nu	
  veel	
  meer	
  consensus	
  



4	
  

	
  

taal	
   van	
   de	
   vroege	
   kerk	
   niet	
   goed	
   hebben	
   begrepen,	
   moet	
   dus	
   ook	
   beweren	
   dat	
   wij	
   de	
   vroege	
  
apostolische	
   kerk	
  beter	
   begrijpen	
   dan	
   deze	
   theologen	
   uit	
   de	
   2de	
   eeuw.	
  Die	
   geeft	
   dus	
   eigenlijk	
   aan	
  
mensen	
   die	
   nog	
   veel	
   meer	
   in	
   dezelfde	
   geestelijke	
   ambiance	
   leefden	
   een	
   groot	
   brevet	
   van	
  
onvermogen.4	
   Dit	
   je	
   verheffen	
   boven	
   de	
   directe	
   opvolgers	
   vind	
   ik	
   een	
   uiterst	
   zwak	
   punt	
   in	
   deze	
  
theorie,	
   iets	
  wat	
   je	
   alleen	
   kun	
   rechtvaardigen	
  als	
   je	
   hard	
  bewijs	
   hebt	
  dat	
  de	
   schrijvers	
   van	
  het	
  NT	
  
inderdaad	
  zo	
  begrepen	
  moeten	
  worden.	
  De	
  kans	
   lijkt	
  me	
  veel	
  groter	
  dat	
  wij	
  de	
  genres	
  en	
   taal	
  van	
  
toen	
  niet	
  verstaan,	
  dan	
  dat	
  zij	
  ze	
  misverstaan!	
  	
  

Maar	
  goed,	
   laten	
  we	
  dan	
  eens	
  naar	
  dat	
  bewijs	
  van	
  Borg	
  gaan,	
  het	
  exegetisch	
  punt:	
  hebben	
  
wij	
  de	
  vroege	
  kerk,	
  de	
  eerste	
  getuigen	
  na	
  de	
  Opstanding,	
  de	
  apostelen,	
  wel	
  begrepen?	
  Dan	
  moeten	
  
we	
  weer	
  echt	
  exegese	
  gaan	
  doen:	
  proberen	
   in	
  hun	
  huid	
   te	
  kruipen.	
  Dat	
  kost	
  heel	
  veel	
   studie:	
  hoe	
  
bedoelden	
  zij	
  de	
  woorden	
  die	
  ze	
  gebruikten?	
  Hoe	
  verstond	
  men	
  ‘Zoon	
  van	
  God’	
  in	
  die	
  tijd?	
  Dit	
  is	
  niet	
  
de	
  plek	
  waar	
  we	
  dit	
  debat	
  echt	
  kunnen	
  gaan	
  voeren:	
  hier	
  zijn	
  bibliotheken	
  over	
  vol	
  geschreven.	
  De	
  
onderhavige	
  19deeeuwse	
  visie	
  is	
  bijvoorbeeld	
  ook	
  steeds	
  verdiept	
  en	
  versterkt,	
  door	
  wetenschappers	
  
tot	
   op	
   de	
   huidige	
   dag,	
   o.a.	
   door	
   Borg	
   zelf	
   (sommigen	
   menen	
   dat	
   we	
   nu	
   al	
   bij	
   de	
   5de	
   zoektocht,	
  
‘Quest’,	
  naar	
  de	
  historische	
  Jezus	
  zijn).	
   Ik	
  vind	
  het	
  ook	
   logisch	
  dat	
  dit	
   tegengeluid	
  er	
   is:	
   iets	
  wat	
  zo	
  
bijzonder	
   en	
   ongehoord	
   is,	
   moet	
   wel	
   bestreden	
   worden.	
   Op	
   deze	
   plek	
   kan	
   ik	
   de	
   lezer	
   alleen	
  
verzekeren	
   dat	
   het	
   beeld	
   dat	
   Borg	
   van	
   de	
   vakdiscussie	
   schetst	
   eenzijdig	
   is.	
   Er	
   zijn	
   vele	
   echt	
  
gerenommeerde	
  vakgenoten	
  van	
  Borg	
  die	
  zijn	
  visie	
  niet	
  delen.	
  Dat	
  had	
  hij	
  moeten	
  noemen,	
  vind	
  ik,	
  
anders	
  geef	
  je	
  de	
  niet	
  ingevoerde	
  lezer	
  toch	
  een	
  verkeerd	
  beeld.5	
  Het	
  is	
  heel	
  goed	
  mogelijk	
  om	
  het	
  
oude	
   belijden	
   vast	
   te	
   houden,	
   sterker	
   nog	
   (ik	
   citeer	
   een	
   overdachte	
   bron6):	
   ‘Meer	
   en	
   meer	
  
ondervindt	
   het	
   inzicht	
   dat	
   het	
   Nieuwe	
   Testament	
   een	
   hoge	
   christologie	
   eerder	
   ondersteunt	
   dan	
  
weerspreekt	
  bijval.’	
  Voeg	
  daar	
  dus	
  bovendien	
  nog	
  het	
  brevet	
  van	
  onvermogen	
  aan	
  toe	
  dat	
   je	
  geeft	
  
aan	
  de	
  theologen	
  van	
  de	
  tweede	
  eeuw.	
  
	
  
	
  
Is	
  er	
  wel	
  openheid	
  bij	
  Borg?	
  
Er	
  is	
  bij	
  dit	
  alles	
  ook	
  een	
  verband	
  met	
  wat	
  ik	
  eerder	
  zei	
  bij	
  ‘Godsbeeld’:	
  Borg	
  gelooft	
  niet	
  dat	
  God	
  kan	
  
ingrijpen.	
   Wonderen	
   kunnen	
   niet.	
   Maar	
   dan	
   komt	
   deze	
   vraag	
   bij	
   mij	
   boven:	
   als	
   wonderen	
   niet	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
dat	
  de	
  teksten	
  waar	
  Jezus	
  Goddelijke	
  status	
  krijgt	
  tot	
  de	
  aller	
  oudste	
  mondelinge	
  lagen	
  van	
  de	
  traditie	
  behoren,	
  
dus	
   van	
   zelfs	
   voor	
   de	
   Paulus-­‐brieven;	
   denk	
   aan	
   de	
   hymne	
   in	
   Filippenzen	
   2.	
   Zie	
   ook	
   Gerrit	
   van	
   de	
   Kamp,	
  
‘Blijvende	
  belangstelling	
  voor	
  Geestchristologie’,	
  Kerk	
  en	
  Theologie	
  62/3	
  (2011),	
  210-­‐222.	
  
4	
   Of	
   je	
   moet	
   benadrukken	
   dat	
   de	
   tegenstem	
   er	
   in	
   de	
   2de	
   eeuw	
   ook	
   al	
   was.	
   Maar	
   die	
   tegenwerping	
   mist	
  
misschien	
  het	
  punt.	
  Want	
  wat	
  zeiden	
  zij	
  die	
  in	
  de	
  tweede	
  eeuw	
  de	
  godheid	
  van	
  Jezus	
  loochenden	
  (Ebionieten)?	
  	
  
Ontkenden	
  ze	
  bv.	
  de	
  maagdelijke	
  geboorte,	
  of	
  zeiden	
  ze	
  dat	
  de	
  maagdelijke	
  geboorte	
  anders	
  bedoeld	
  was?	
  Dat	
  
is	
   het	
   harde	
   punt	
   dat	
   bij	
   deze	
   tegenwerping	
   nog	
   aangetoond	
  moet	
  worden.	
  Uit	
   het	
  weinige	
   dat	
  we	
   van	
   de	
  
Ebionieten	
  weten,	
  lijkt	
  het	
  dat	
  ze	
  gewoon	
  de	
  maagdelijke	
  geboorte	
  ontkenden.	
  Maar	
  dan	
  namen	
  ze	
  dus	
  de	
  taal	
  
van	
  het	
  NT	
  serieus,	
  maar	
  verworpen	
  het	
  idee.	
  Dan	
  telt	
  dat	
  dus	
  juist	
  opnieuw	
  als	
  bewijs	
  dat	
  de	
  tweede	
  eeuw	
  de	
  
taal	
  wel	
  heel	
  wezenlijk	
  opnam,	
  niet	
  alleen	
  maar	
  als	
  ‘alleen	
  maar	
  eerbetoon’.	
  	
  
5	
   	
   Zie	
   aldus	
   al	
  Martin	
   Hengel,	
  Der	
   Sohn	
  Gottes,	
  Tübingen	
   1975.	
   Zie	
   verder	
  Die	
   alle	
   verstand	
   te	
   boven	
   gaat?	
  
Verantwoord	
   geloof	
   tussen	
   dogmatisme	
   en	
   scepsis.	
   Guus	
   Labooy,	
   Nico	
   den	
   Bok,	
   Arend	
   Roos	
   (red.)	
  
Boekencentrum	
  2009.	
  (Ik	
  noem	
  daar	
  publicaties	
  van	
  toonaangevende	
  wetenschappers	
  als	
  o.a.	
  N.T.	
  Wright	
  en	
  
Larry	
  Hurtado.	
  Verder	
  nog	
  bv.	
  Riemer	
  Roukema,	
  Jezus,	
  de	
  gnosis	
  en	
  het	
  dogma,	
  Zoetermeer	
  2007.	
  	
  
6	
  Gerrit	
  van	
  de	
  Kamp,	
  ‘Blijvende	
  belangstelling	
  voor	
  Geestchristologie’,	
  Kerk	
  en	
  Theologie	
  62/3	
  (2011),	
  213,	
  die	
  
zelf	
  namelijk	
  alle	
  baat	
  heeft	
  bij	
  het	
  tegenovergestelde,	
  gezien	
  zijn	
  voorkeur	
  voor	
  het	
  afwijzen	
  van	
  de	
  klassieke	
  
incarnatie	
  gedachte.	
  



5	
  

	
  

kunnen,	
   weet	
   Borg	
   dan	
   al	
   niet	
   bij	
   voorbaat	
   dat	
   dingen	
   als	
   een	
   maagdelijke	
   conceptie	
   en	
   een	
  
menswording	
   onmogelijk	
   zijn?	
   Dat	
   zijn	
   toch	
   wonderen?	
   Maar	
   dan	
   staat	
   het	
   resultaat	
   van	
   het	
  
tekstonderzoek	
  bij	
  Borg	
  dus	
  al	
  vast.	
  Hij	
  suggereert	
  dat	
  het	
  tekstonderzoek	
  ons	
  leert	
  dat	
  de	
  incarnatie	
  
niet	
  echt	
  was.	
  Hij	
  suggereert	
  dat	
  dat	
  een	
  exegetische	
  ontdekking	
  is.	
  Maar	
  dat	
  is	
  dus	
  eigenlijk	
  niet	
  zo:	
  
je	
  weet	
  het	
  al	
  en	
  past	
  dan	
   je	
   conclusies	
  van	
  het	
   tekstonderzoek	
  daarop	
  aan.	
  Maar	
  dat	
  vind	
   ik	
  niet	
  
passen	
  bij	
  dat	
  tweede	
  ideaal:	
  openheid	
  voor	
  genres.	
  Het	
  past	
  ook	
  niet	
  bij	
  de	
  stroming	
  waar	
  Borg	
   in	
  
zou	
  staan:	
  the	
  (third)	
  quest	
  for	
  the	
  historical	
  Jesus.	
  Ik	
  vraag	
  op	
  zich	
  mét	
  Borg	
  om	
  openheid	
  voor	
  de	
  
verschillende	
  genres	
   in	
  de	
  Bijbel:	
   daar	
   kun	
   je	
   sagen	
   vinden,	
   legenden,	
   scheppingsverhalen,	
   poëzie.	
  
Maar	
  een	
  bepaald	
  genre	
  komt	
  bij	
  Borg	
  niet	
  door	
  de	
  controlepoortjes	
  heen:	
  het	
  wonderverhaal.	
  Die	
  
zijn	
  bij	
  voorbaat	
  al	
  omgeduid	
  naar	
  symbolische	
  beeldtaal.	
  Ik	
  bestrijd	
  niet	
  dat	
  sommige	
  verhalen	
  die	
  je	
  
misschien	
   ooit	
   als	
   een	
   wonder	
   las	
   eerder	
   symbolisch	
   van	
   aard	
   zijn.	
   Denk	
   aan	
   bijvoorbeeld	
   de	
  
sprekende	
  slang	
  en	
  de	
  ouderdom	
  van	
  Methusalem.	
  Maar	
  ik	
  wil	
  wel	
  graag	
  dat	
  men	
  dat	
  op	
  grond	
  van	
  
onderzoek	
  naar	
  het	
  genre	
  vaststelt.	
  Niet	
  vanuit	
  het	
  dogma	
  dat	
  wonderen	
  niet	
  kunnen,	
  want	
  dan	
  heb	
  
je	
  geen	
  openheid	
  om	
  op	
  grond	
  van	
  onderzoek	
  naar	
  het	
  genre	
  te	
  concluderen	
  dat	
  een	
  bepaald	
  verhaal	
  
weldegelijk	
  als	
  wonder	
  gelezen	
  moet	
  worden.	
  Je	
  vraagt	
  je	
  dus	
  af	
  of	
  Borg	
  zo	
  dus	
  wel	
  trouw	
  is	
  aan	
  zijn	
  
wens	
  om	
  open	
  te	
  staan	
  voor	
  de	
  verschillende	
  genres.	
  Is	
  dit	
  niet	
  ergens	
  dezelfde	
  geslotenheid	
  als	
  hij	
  
zijn	
   ‘kaft	
   tot	
   kaft’	
   gesprekspartners	
   verwijt?	
   Van	
   te	
   voren	
   al	
   weten	
  wat	
   voor	
   genre	
   het	
   is,	
   zonder	
  
serieus	
  literair	
  onderzoek	
  naar	
  het	
  genre	
  zelf?7	
  

Of	
  weten	
  we	
  zeker	
  op	
  andere	
  gronden	
  dat	
  Borg	
  gelijk	
  heeft:	
  wonderen	
  kunnen	
  niet?	
  Wie	
  dat	
  
beweert	
   is	
   niet	
   op	
   de	
   hoogte	
   van	
   de	
   filosofische	
   discussie	
   daarover.	
   Filosofen,	
   ongelovige	
   en	
  
gelovige,	
   zien	
   natuurwetten	
   niet	
   als	
   ondoorbreekbare	
   of	
   onophefbare	
   dingen.	
   Een	
   natuurwet	
  
beschrijft	
   wat	
   altijd	
   gebeurt,	
   niet	
   wat	
   altijd	
   moet	
   gebeuren.	
   Dat	
   is	
   de	
   standaard	
   analyse	
   van	
  
natuurwetten	
  binnen	
  de	
  filosofie.	
  Dus	
  hoezo	
  weten	
  wij	
  dat	
  wonderen	
  niet	
  kunnen?	
  Borg	
  heeft	
  geen	
  
goede	
  reden	
  om	
  zijn	
  openheid	
  voor	
  wat	
  er	
  in	
  de	
  geschiedenis	
  is	
  gebeurd	
  in	
  te	
  snoeren	
  met	
  het	
  idee	
  
dat	
  God	
  niet	
  ingrijpt,	
  met	
  het	
  idee	
  dat	
  wonderen	
  niet	
  kunnen.	
  	
  
	
  
	
  
Verdringt	
  de	
  goddelijkheid	
  van	
  Jezus	
  zijn	
  menselijkheid?	
  
We	
  moeten	
  nog	
  nadenken	
  over	
  de	
   redenen	
  van	
  Borg	
  waarom	
  hij	
  het	
  oude	
  beeld	
  vaarwel	
   zegt.	
  Hij	
  
noemt	
  met	
   klem	
   het	
   feit	
   dat	
   de	
   Goddelijkheid	
   van	
   Jezus	
   in	
   zijn	
   jeugd	
   de	
  menselijkheid	
   van	
   Jezus	
  
verdrong.	
  Heel	
  terecht	
  zegt	
  hij:	
  ‘telkens	
  als	
  we	
  de	
  goddelijkheid	
  van	
  Jezus	
  benadrukken	
  ten	
  koste	
  van	
  
zijn	
  menselijkheid,	
  raken	
  we	
  kwijt	
  wat	
  voor	
  een	
  uitzonderlijk	
  mens	
  hij	
  was.’	
  Hij	
  zegt:	
  ‘als	
  we	
  denken	
  
dat	
   zijn	
   wijsheid,	
   mededogen,	
   moed	
   en	
   genezende	
   krachten	
   het	
   resultaat	
   waren	
   van	
   zijn	
  
goddelijkheid,	
  dan	
  waren	
   ze	
  eigenlijk	
  ergens	
  niet	
   veel.’	
  Borg	
   zegt	
  dus	
  eigenlijk:	
   tja,	
  dat	
   is	
   toch	
  een	
  
peulenschil	
   voor	
   iemand	
  die	
  God	
   is?	
   Borg	
   heeft	
   hier	
   een	
  heel	
   belangrijk	
   punt:	
   het	
   is	
   fataal	
   om	
  de	
  
goddelijkheid	
  van	
  Jezus	
  te	
  benadrukken	
  ten	
  koste	
  van	
  zijn	
  menselijkheid!	
  Maar	
  hier	
  hebben	
  we	
  een	
  
voorbeeld	
  van	
  het	
  je	
  te	
  snel	
  afzetten	
  tegen	
  een	
  traditie,	
  zonder	
  dat	
  je	
  kennis	
  hebt	
  genomen	
  van	
  het	
  
beste	
  binnen	
  die	
   traditie.	
  Want	
  de	
  kerk	
  heeft	
  altijd	
  helder	
  beleden	
  dat	
  de	
  Goddelijkheid	
  van	
   Jezus	
  
Christus	
  de	
  menselijkheid	
  niet	
  verdringt,	
  maar	
  aanneemt.	
  Dat	
  is	
  het	
  wonder	
  van	
  Kerst.	
  Daar	
  zijn	
  alle	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7	
  Zie	
  ook	
  mijn	
  ‘Theologie	
  van	
  het	
  Oude	
  Testament	
  en	
  historisch	
  denken’,	
  Kerk	
  en	
  Theologie,	
  65/3	
  
(2014),	
  249-­‐273.	
  	
  

	
  



6	
  

	
  

grote	
  concilies	
  om	
  gegaan,	
  met	
  name	
  Chalcedon:	
  aannemen,	
  niet	
  verdringen.	
  De	
  volle	
  menselijkheid	
  
en	
  kwetsbaarheid	
  van	
  Jezus	
  zijn	
  ook	
  een	
  kern	
  gegeven	
  uit	
  de	
  Bijbel.	
  Misschien	
  heeft	
  Borg	
  daar	
  in	
  zijn	
  
jeugd	
   te	
  weinig	
   van	
  meegekregen,	
  maar	
   van	
   een	
   theoloog	
  mag	
   gevraagd	
  worden	
  dat	
   hij	
   dan	
   toch	
  
verder	
   kijkt.	
   Het	
   bezwaar	
   dat	
   hij	
   aandraagt,	
   dat	
   de	
   goddelijkheid	
   niet	
   ten	
   koste	
  mag	
   gaan	
   van	
   de	
  
menselijkheid,	
  is	
  door	
  de	
  traditie	
  steeds	
  erkend	
  en	
  verwerkt.	
  	
  
	
  
Ondoordachte	
  weergave	
  	
  
Vlak	
  voordat	
  ik	
  dit	
  deel	
  afsluit	
  even	
  iets	
  over	
  een	
  passage	
  die	
  ik	
  niet	
  begrijp:	
  Borg	
  beweert	
  met	
  klem	
  
dat	
  de	
  term	
  ‘Zoon	
  van	
  God’	
  een	
  metafoor	
  is	
  (87).	
  Dat	
  vind	
  ik	
  echt	
  een	
  onbegrijpelijke	
  passage,	
  want	
  
hij	
  zegt	
  daarmee	
  ook	
  dat	
  het	
  ‘oude	
  geloof’	
  die	
  term	
  letterlijk	
  neemt.	
  Zou	
  Borg	
  nu	
  echt	
  niet	
  begrepen	
  
hebben	
  dat	
  de	
  kerk	
  die	
  term	
  alleen	
  maar	
  overdrachtelijk	
  kan	
  verstaan?	
  Metaforisch	
   inderdaad?	
  Hij	
  
zal	
   toch	
  niet	
  denken	
  dat	
   ‘het	
  oude	
  geloof’	
  die	
  term	
  letterlijk	
  neemt?	
  Opnieuw	
  loop	
   ik	
  er	
  tegenaan:	
  
een	
  onnauwkeurige,	
  hier	
  zelfs	
  ondoordachte	
  weergave	
  van	
  wat	
  het	
  ‘oude	
  geloof’	
  eigenlijk	
  beweert.	
  	
  
	
  
Het	
  kruis	
  
Over	
  het	
   kruis	
   is	
  Borg	
   consequent:	
  wie	
  niet	
   gelooft	
  dat	
  God	
   in	
   Jezus	
   zelf	
  de	
  hete	
  kastanjes	
  uit	
  het	
  
vuur	
  komt	
  halen,	
  moet	
  ook	
  ontkennen	
  dat	
  dit	
  lijden	
  een	
  verzoenend	
  lijden	
  is.	
  Je	
  gaat	
  een	
  ander	
  toch	
  
niet	
  de	
  kastanjes	
  uit	
  het	
  vuur	
  laten	
  halen?	
  Ook	
  hierin	
  gaat	
  Borg	
  dus	
  verder	
  in	
  de	
  lijn	
  van	
  de	
  vrijzinnige	
  
theologie	
  van	
  de	
  laatste	
  200	
  jaar:	
  hij	
  kan	
  niet	
  geloven	
  dat	
  Jezus	
  voor	
  onze	
  zonden	
  is	
  gestorven.	
  Dat	
  is	
  
de	
  misvatting	
  die	
  ergens	
  in	
  de	
  vroege	
  kerk	
  postvat,	
  zo	
  zegt	
  hij,	
  niet	
  iets	
  wat	
  Jezus	
  zelf	
  voor	
  ogen	
  had.	
  
De	
  exegetische	
  onderbouwing	
  daarvan	
  vind	
  ik	
  niet	
  overtuigend	
  (hij	
  moet	
  natuurlijk	
  iets	
  met	
  de	
  vele	
  
teksten	
  die	
  iets	
  anders	
  aangeven).	
  Omwille	
  van	
  de	
  lengte	
  laat	
  ik	
  mijn	
  kritiek	
  hier	
  achterwege.	
  Maar	
  
ook	
  in	
  deze	
  passages	
  heeft	
  Borg	
  weer	
  een	
  terecht	
  punt:	
  hij	
  verwijt	
  het	
  ‘vroegere	
  geloof’	
  dat	
  het	
  niet	
  
kan	
   erkennen	
   dat	
   het	
   een	
   misdaad	
   van	
  mensen	
   was	
   die	
   Jezus	
   aan	
   het	
   kruis	
   bracht.	
   Want	
   daar	
  
overheerst	
   het	
   goddelijk	
   plan	
   alles,	
   zodat	
   de	
  misdaad	
   van	
  mensen	
   verbleekt.	
  Het	
   feit	
   dat	
  Hij	
   door	
  
menselijke	
  zonden	
  stierf	
  kan	
  niet	
  meer	
  geplaatst	
  worden	
  omdat	
  het	
  goddelijk	
  plan	
  die	
  dimensie	
  als	
  
het	
  ware	
  verdringt.	
  Aldus	
  het	
  verwijt	
  van	
  Borg.	
  Hier	
  moet	
  de	
  kerk	
  ook	
  weer	
  leergeld	
  betalen:	
  zo	
  is	
  het	
  
vaak	
  voorgesteld	
  door	
  de	
  kerk	
  en	
  ik	
  denk	
  inderdaad	
  ten	
  onrechte.	
  Het	
  is	
  echt	
  beide.	
  Jezus	
  stierf	
  door	
  
menselijke	
  zonden:	
  door	
  de	
  zonden	
  van	
  de	
  mensen	
  die	
   in	
  hem	
  een	
  gevaarlijke	
  bedreiging	
  van	
  hun	
  
bestaan	
  zagen.	
  Pilatus,	
  de	
  Joodse	
  leiders	
  en	
  de	
  blinde	
  massa.	
  Dat	
  heeft	
  God	
  echter	
  gebruikt:	
  zo	
  stierf	
  
Hij	
  ook	
  voor	
  onze	
  zonden.	
  Dat	
  laatste	
  kan	
  Borg	
  niet	
  meer	
  meemaken.	
  	
  

	
  

	
  

Over	
  ons:	
  Borg	
  over	
  spiritualiteit	
  

Inleiding:	
  spiritualiteit8	
  
Tot	
  nu	
  toe	
  besprak	
  ik	
  het	
  godsbeeld	
  en	
  de	
  visie	
  op	
  Christus.	
  Maar	
  ik	
  zou	
  Borg	
  geen	
  recht	
  doen	
  als	
  ik	
  
het	
   daarbij	
   liet.	
   De	
   passie	
   van	
   Borg	
   ligt	
   bij	
   geleefd	
   geloof.	
   Bij	
   het	
  woord	
   ‘transformation’:	
   dat	
   ons	
  
leven	
  getransformeerd	
  wordt	
  door	
  geloof	
  en	
  wedergeboorte.	
  Door	
  een	
  geleefd	
  contact	
  met	
  God.	
  In	
  
dit	
  laatste	
  deel	
  van	
  dit	
  drieluik	
  wend	
  ik	
  me	
  tot	
  die	
  dimensie	
  van	
  zijn	
  boek:	
  spiritualiteit.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8	
  Deel	
  II:	
  Seeing	
  the	
  Christian	
  Life	
  again.	
  



7	
  

	
  

	
  
Transformatie	
  
Ik	
  stem	
  in	
  met	
  de	
  hunkering	
  van	
  Borg	
  naar	
  geleefd	
  geloof.	
  Geloof	
  is	
  niet	
  alleen	
  een	
  voor	
  waar	
  houden	
  
van	
   leerstellingen.	
   Als	
   het	
   ons	
   niet	
   verandert	
   is	
   het	
   niets!	
   Aangrijpend	
   vind	
   ik	
   de	
   passages	
  waarin	
  
Borg	
   schrijnend	
  neerzet	
  hoe	
  het	
  onrecht	
   in	
  de	
  VS	
  de	
  afgelopen	
  decennia	
   is	
   gegroeid.	
  Hoe	
  de	
  paar	
  
rijkste	
  mensen	
  rijker	
  werden,	
  de	
  armen	
  armer.	
  Transformeert	
  geloof	
  de	
  mens?	
  Dat	
   is	
  wat	
  Borg	
   ter	
  
harte	
  gaat:	
  wedergeboorte.	
  Wedergeboorte	
  is	
  ook	
  centraal	
  in	
  het	
  NT:	
  sterven	
  aan	
  je	
  oude	
  ‘ik’	
  en	
  een	
  
nieuwe	
   identiteit	
   ‘aandoen’.	
   Het	
   oude	
   ‘ik’	
   dat	
   was	
   verstrengeld	
   geraakt	
   in	
   zelfgerichtheid	
   en	
  
onverbondenheid,	
  vervreemd	
  als	
  het	
  was	
  van	
  God.	
  Al	
  de	
  verkeerde	
  egocentrische	
  hechtingen	
  in	
  ons	
  
moeten	
  we	
   loslaten:	
  we	
  moeten	
  ons	
   centrum	
   in	
  God	
  vinden.	
  Een	
  gepassioneerd	
  betoog	
  van	
  Borg,	
  
wat	
  ook	
  overeenstemt	
  met	
  de	
  hunkering	
  in	
  de	
  traditie	
  naar	
  wedergeboorte.	
  Denk	
  aan	
  Luther:	
  zonde	
  
is	
  dat	
  de	
  mens	
  teruggebogen	
  is	
  in	
  zichzelf,	
  in	
  plaats	
  van	
  leeft	
  tot	
  eer	
  van	
  God.	
  
	
  
Twee	
  brandpunten	
  
Zo	
   komt	
  Borg	
   tot	
   een	
  ellips	
  met	
   twee	
  brandpunten:	
   echt	
   geloof	
   vraagt	
   om	
   transformatie	
  op	
   twee	
  
terreinen:	
  persoonlijk	
  en	
  politiek.	
  Het	
  klassieke	
  christendom	
  trok	
  zich	
  in	
  de	
  ogen	
  van	
  Borg	
  terug	
  op	
  
alleen	
  de	
  eerste	
  transformatie:	
  persoonlijke	
  bekering.	
  Het	
   liberale	
  moderne	
  christendom	
  beging	
  de	
  
fout	
   om	
   alleen	
   de	
   laatste	
   transformatie	
   na	
   te	
   streven:	
   de	
   politieke.	
   Maar	
   we	
   moeten	
   beide	
  
vasthouden.	
   Dat	
   is	
   het	
   hart	
   van	
   het	
   doorleefde	
   christendom,	
   volgens	
   Borg.9	
   Ik	
   vind	
   de	
   passie	
   van	
  
Borg	
  hier	
  heel	
  goed,	
  de	
  wil	
  om	
  beide	
  vast	
  te	
  houden:	
  persoonlijke	
  én	
  politieke	
  transformatie.	
  Maar	
  
weer	
  geldt:	
  wat	
  kun	
  je	
  veel	
  personen	
  binnen	
  het	
  ‘oude	
  geloof’	
  vinden	
  die	
  dat	
  gepassioneerd	
  deden:	
  
Franciscus,	
  Thomas	
  Merton	
  en	
  b.v.	
  N.T.	
  Wright.	
  	
  
	
   	
  
Jezus	
  als	
  een	
  van	
  de	
  voorbeelden	
  
Uiteraard	
  worden	
  hier	
  de	
  lijnen	
  van	
  de	
  visie	
  op	
  Jezus	
  doorgetrokken.	
  Spiritualiteit	
  is	
  uiteindelijk	
  Jezus	
  
volgen,	
  als	
  Jezus	
  worden.	
  Maar	
  in	
  Jezus	
  vinden	
  we	
  een	
  algemeen	
  religieus	
  voorbeeld.	
  Het	
  draait	
  om	
  
de	
  spirituele	
  transformatie:	
  dat	
  we	
  niet	
  meer	
  zelf-­‐gericht	
  leven	
  maar	
  God	
  gericht.	
  Dat	
  we	
  sterven	
  aan	
  
ons	
   oude	
   ‘ik’	
   en	
   met	
   Jezus	
   opstaan	
   in	
   een	
   nieuw	
   leven.	
   Daarvoor	
   is	
   Jezus	
   ons	
   voorbeeld,	
   voor	
  
islamieten	
   is	
  dat	
  Mohammed	
  of	
  de	
  Koran,	
  voor	
  boeddhisten	
   is	
  dat	
  Boeddha.	
  Allemaal	
  voorbeelden	
  
die	
  in	
  principe	
  gelijkwaardig	
  aan	
  elkaar	
  zijn,	
  en	
  allemaal	
  leren	
  ze	
  een	
  en	
  het	
  zelfde:	
  being	
  conscious	
  of	
  
and	
  intentional	
  about	
  a	
  deepening	
  relationship	
  with	
  God.	
  Oftewel:	
  je	
  1)	
  bewust	
  worden	
  van	
  je	
  relatie	
  
met	
   God.	
   Borg	
   beklemtoont	
   dat	
   die	
   er	
   dus	
   al	
   is.	
   Dan	
   2)	
   daar	
   aandacht	
   aan	
   gaan	
   besteden	
  
(intentional).	
  En	
  3)	
  het	
  doel	
  is	
  relatie	
  met	
  God.	
  Deze	
  kern	
  geldt	
  voor	
  alle	
  wereld	
  godsdiensten,	
  aldus	
  
Borg.	
   Ik	
   vind	
   Borg	
   hier	
   wel	
   wat	
   imperialistisch:	
   hij	
   annexeert	
   denk	
   ik	
   te	
   makkelijk	
   de	
   andere	
  
godsdiensten.	
   Zij	
   hebben	
   vaak	
   een	
   heel	
   andere	
   visie	
   op	
   spiritualiteit.	
   Een	
   voorbeeld:	
   boeddhisten	
  
zullen	
  wel	
  wat	
  van	
  ‘transformatie’	
  herkennen,	
  maar	
  niet	
  van	
  het	
  doel	
  als	
  ‘een	
  relatie	
  met	
  God’.	
  
	
  
De	
  kerk	
  
Wat	
   mij	
   opvalt	
   is	
   dat	
   de	
   kerk	
   geen	
   eigen	
   hoofdstuk	
   krijgt.	
   Persoonlijke	
   bekering	
   krijgt	
   een	
   apart	
  
hoofdstuk,	
  politieke	
  transformatie	
  ook,	
  maar	
  voor	
  de	
  kerk	
  geen	
  eigen	
  hoofdstuk.	
  De	
  kerk	
  wordt	
  meer	
  
zijdelings	
  gethematiseerd:	
  kennelijk	
  is	
  dat	
  minder	
  centraal	
  dan	
  de	
  twee	
  genoemde	
  brandpunten	
  van	
  
de	
  ellips	
  van	
  het	
  christelijk	
   leven.	
  Daarmee	
  valt	
  volgens	
  de	
   traditionele	
  visie	
  het	
  hart	
  van	
  het	
  werk	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9	
  Zie	
  de	
  conclusie	
  van	
  H7.	
  



8	
  

	
  

van	
  de	
  Heilige	
  Geest	
  er	
  uit:	
  in	
  de	
  geloofsbelijdenis	
  horen	
  we	
  van	
  beide	
  brandpunten	
  niets,	
  horen	
  we	
  
alleen	
  maar	
   iets	
   over	
   de	
   kerk:	
   ik	
   geloof	
   de	
   heilige,	
   algemene	
   kerk,	
   de	
   gemeenschap	
   der	
   heiligen.	
  
Opmerkelijk,	
   vooral	
   als	
   je	
   het	
   in	
   verband	
   brengt	
   met	
   de	
   problematiek	
   met	
   het	
   Avondmaal	
   die	
   ik	
  
eerder	
  noemde.	
  	
  

Niet	
   dat	
   de	
   kerk	
   niet	
   belangrijk	
   is	
   bij	
   Borg.	
   De	
   kerk	
   krijgt	
   een	
   plek	
   in	
   het	
   hoofdstuk	
   over	
  
´dunne	
   plekken’	
   (Thin	
   places).	
   Het	
   is	
   een	
   dunne	
   plek	
   onder	
   allerlei	
   andere.	
   Dunne	
   plekken	
   zijn	
  
plekken	
  waar	
  je	
  je	
  hart	
  makkelijker	
  kunt	
  laten	
  volstromen	
  met	
  contact	
  met	
  ‘het	
  Meer’,	
  de	
  bron,	
  God.	
  
Het	
   kan	
  een	
  bos	
   zijn,	
   kunst,	
   een	
   vliegreis	
   (zoals	
  bij	
   Borg),	
  maar	
  ook	
  het	
   avondmaal	
  of	
  de	
  doop.	
   In	
  
hoofdstuk	
  10	
  over	
  de	
  praktijk	
  komt	
  de	
  betekenis	
  van	
  de	
  kerk	
  opnieuw	
  naar	
  voren	
  als	
  de	
  plaats	
  waar	
  
wij	
  in	
  contact	
  worden	
  gebracht	
  met	
  God,	
  de	
  plaats	
  waar	
  wij	
  het	
  communiceren	
  leren.	
  Het	
  is	
  dus	
  niet	
  
zo	
  dat	
  Borg	
  instemt	
  met	
  mensen	
  die	
  roepen	
  dat	
  je	
  ook	
  wel	
  zonder	
  kerk	
  kunt:	
  kerk	
  is	
  nodig,	
  om	
  het	
  
brood	
  te	
  vinden,	
  om	
  God	
  te	
  leren	
  kennen.	
  Maar	
  andere	
  wegen	
  zijn	
  er	
  net	
  zo	
  goed:	
  op	
  zich	
  kan	
  dat	
  
ook	
  bijvoorbeeld	
  de	
  klassieke	
  muziek	
  zijn,	
  als	
  dat	
  voor	
  jou	
  de	
  weg	
  is	
  naar	
  God,	
  als	
  dat	
  voor	
  jou	
  een	
  
‘dunne	
  plek’	
  is.	
  En	
  voor	
  islamieten	
  is	
  het	
  uiteraard	
  de	
  moskee.	
  
	
  
Religieus	
  pluralisme	
  
Een	
   van	
  de	
   sterkste	
   argumenten	
   voor	
   zijn	
   visie	
   is	
   deze	
   aanvaarding	
   van	
   religieus	
   pluralisme,	
   aldus	
  
Borg.	
  Borg	
  vindt	
  het	
  klassieke	
   idee	
  dat	
  Christus	
  de	
  enige	
  weg	
   is	
  een	
  onaanvaardbaar	
  gegeven,	
   iets	
  
wat	
  het	
   christendom	
  ongeloofwaardig	
  maakt.	
  Hij	
   zegt	
  dit	
   vanuit	
  de	
  multiculturele	
   samenleving	
  die	
  
Amerika	
  de	
  afgelopen	
  30	
  jaar	
  is	
  geworden.	
  Wij	
  kennen	
  precies	
  dezelfde	
  ontwikkelingen	
  uiteraard.	
  Is	
  
het	
  nog	
  wel	
  geloofwaardig	
  om	
  te	
  geloven	
  dat	
  het	
  christendom	
  de	
  enige	
  ware	
  Godsdienst	
   is?	
   Is	
  het	
  
niet	
  veel	
  mooier	
  om	
  wat	
  bescheidener	
  te	
  zijn?	
  Dat	
  het	
  allemaal	
  goede	
  wegen	
  naar	
  een	
  en	
  dezelfde	
  
waarheid	
  zijn?	
  Dat	
  de	
  verpakking	
  verschilt,	
  maar	
  de	
  kern	
  hetzelfde	
  is?	
  Zou	
  dat	
  de	
  religieuze	
  strijd	
  in	
  
de	
  wereld	
  niet	
  doen	
  ophouden?	
  Deze	
  uitdaging	
  voor	
  het	
  christendom	
  is	
  enorm,	
  ik	
  vind	
  de	
  vragen	
  van	
  
Borg	
  van	
  groot	
  belang.	
  	
  

Borg	
   beschrijft	
   zijn	
   visie	
   in	
   het	
   slot	
   van	
   zijn	
   boek	
   uitvoeriger.	
   Daar	
   bespreekt	
   hij	
   dat	
   je	
   bij	
  
religies	
   een	
   innerlijke	
   kern	
   en	
   een	
   uiterlijke	
   vorm	
   kunt	
   onderscheiden	
   (internal	
   core	
   and	
   external	
  
forms,	
   218).	
   Alle	
   religies	
   zijn	
   nu	
   identiek	
   naar	
   hun	
   innerlijke	
   kern,	
   zegt	
   hij:	
   Islam,	
   Jodendom,	
  
Boeddhisme,	
  Christendom,	
  Hindu,	
  etc.	
  De	
  innerlijke	
  kern	
  die	
  hij	
  in	
  alle	
  religies	
  ontwaart	
  is	
  (216):	
  	
  

	
  
1	
   erkennen	
  van	
  ‘het	
  Hogere’,	
  ‘the	
  More’,	
  het	
  Heilige.	
  	
  
2	
   ze	
   erkennen	
   allemaal	
   een	
   pad,	
   een	
   weg	
   van	
   sterven	
   aan	
   je	
   oude	
   identiteit	
   en	
   opnieuw	
  

geboren	
  worden:	
  dus	
  de	
  noodzaak	
  tot	
  transformatie.	
  	
  
3	
   ze	
  geven	
  allemaal	
  praktische	
  middelen	
  om	
  dat	
  te	
  bereiken	
  (eredienst,	
  gebed	
  etc)	
  
4	
   ze	
  benadrukken	
  allemaal	
  compassie	
  als	
  primaire	
  ethische	
  waarde	
  
5	
   ze	
  hebben	
  allemaal	
  een	
  doctrinaire	
  inhoud:	
  religie	
  ‘in	
  woorden	
  gegoten’	
  
	
  
Maar	
  hoewel	
  de	
  uiterlijke	
  vorm	
  in	
  jouw	
  historische	
  context	
  van	
  belang	
  is,	
  want	
  je	
  bent	
  nu	
  eenmaal	
  
Christen,	
  is	
  er	
  verder	
  geen	
  reden	
  om	
  te	
  zeggen	
  dat	
  de	
  interne	
  kern	
  verschilt	
  of	
  van	
  grotere	
  waarde	
  is.	
  
Dat	
  betekent	
  dus	
  dat	
  de	
  historische	
  betekenis	
  van	
  Jezus	
  uiteindelijk	
  relatief	
  is:	
  uiteindelijk	
  doet	
  het	
  er	
  
niet	
   toe,	
  de	
  wereld	
  was	
  dus	
  even	
  goed	
  af	
  geweest	
  met	
  bv.	
  alleen	
  maar	
  Boeddhisme,	
   Jodendom	
  en	
  
Islam.	
  Zeer	
  tegenstrijdig,	
  vergeleken	
  met	
  uitspraken	
  als	
  ‘Hij	
  is	
  het	
  licht	
  der	
  wereld’,	
  die	
  Borg	
  wel	
  vast	
  
wil	
   houden.	
   Je	
  merkt	
  dus:	
  Borg	
   gebruikt	
  die	
   ‘hoogheidstermen’,	
  maar	
   ze	
  betekenen	
  niet	
  meer	
  het	
  
zelfde.	
  Deze	
   termen,	
  deze	
   ‘munten’,	
   zijn	
  extreem	
  gedevalueerd	
  door	
  Borg.	
  Maar	
  wie	
  dit	
  aanhangt,	
  



9	
  

	
  

moet	
  dus	
  tegen	
  een	
  religieus	
  zoeker	
  die	
  op	
  de	
  stoep	
  van	
  de	
  kerk	
  staat	
  zeggen:	
  ‘doet	
  er	
  niet	
  toe	
  waar	
  
je	
  zoekt,	
  je	
  kunt	
  het	
  overal	
  vinden,	
  het	
  gaat	
  erom	
  waar	
  jij	
  je	
  goed	
  voelt’.	
  En	
  dat	
  moet	
  je	
  ook	
  tegen	
  je	
  
kinderen	
  zeggen.	
  Eigenlijk	
  wordt	
  dus	
  zo	
  het	
  verschil	
  tussen	
  religies	
  een	
  verschil	
  tussen	
  denominaties	
  
binnenin	
  een	
  religie.	
  Ik	
  zou	
  inderdaad	
  tegen	
  mijn	
  kinderen	
  zeggen:	
  uiteindelijk	
  doet	
  het	
  er	
  niet	
  toe	
  of	
  
je	
  Katholiek	
  of	
  evangelisch	
  wordt,	
  het	
  gaat	
  erom	
  waar	
  jij	
  je	
  goed	
  voelt.	
  Hiertoe	
  leidt	
  de	
  visie	
  van	
  Borg.	
  
Met	
  deze	
  visie	
  moet	
  je	
  het	
  niet	
  erg	
  vinden	
  dat	
  de	
  kerk	
  verdwijnt,	
  als	
  er	
  maar	
  iets	
  anders	
  voor	
  in	
  de	
  
plaats	
  komt	
  (New	
  Age,	
  Islam	
  etc.).	
  	
  

Maar	
   de	
   vraag	
   van	
   Borg	
   is	
   wel	
   heel	
   klemmend	
   en	
   actueel!	
  Moeten	
   we	
   zijn	
   relativistische	
  
spoor	
   niet	
   kiezen,	
   omdat	
   we	
   anders	
   kiezen	
   voor	
   een	
   onhoudbaar	
   exclusivisme?	
   Voordat	
   ik	
   een	
  
antwoord	
  ga	
  geven,	
  leg	
  ik	
  mijn	
  oor	
  te	
  luisteren	
  bij	
  Thomas	
  Merton.	
  
	
  
Thomas	
  Merton	
  
Thomas	
  Merton	
  (1915-­‐1968)	
  is	
  een	
  van	
  de	
  mensen	
  waarop	
  Borg	
  zich	
  beroept.	
  Wat	
  zo	
  bijzonder	
  is	
  in	
  
Merton	
   is	
   dat	
   hij	
   het	
   geloof	
  met	
   elke	
   vezel	
   van	
   zijn	
   ziel	
   geleefd	
   heeft.	
  Hier	
   is	
  wel	
  wat	
   anders	
   dan	
  
starre	
  orthodoxie,	
  om	
  die	
  term	
  toch	
  maar	
  eens	
  te	
  gebruiken	
  –	
  en	
  dan	
  denk	
  ik	
  aan	
  de	
  vijf	
  negatieve	
  
punten	
   waar	
   ik	
   mee	
   begon.	
   Natuurlijk:	
   het	
   is	
   terecht	
   dat	
   Borg	
   verlangt	
   naar	
   geleefd	
   geloof,	
   niet	
  
alleen	
  naar	
  het	
  voor	
  waar	
  houden	
  van	
  dogma’s.	
  En	
  inderdaad	
  vind	
  je	
  dat	
  bij	
  Merton.	
  Merton	
  was	
  een	
  
contemplatieve	
  monnik	
  uit	
  de	
  vorige	
  eeuw,	
  die	
  precies	
  deed	
  wat	
  Borg	
  zo	
  mist	
  in	
  het	
  geloof	
  waar	
  hij	
  
zich	
   tegen	
  afzet:	
  hij	
  was	
  open	
  voor	
  Zen	
  Boeddhisme	
  en	
  hij	
  protesteerde	
   tegen	
  de	
  Vietnam	
  oorlog.	
  
Maar	
  Merton	
  distantieerde	
  zich	
  niet	
  van	
  het	
  ‘vroegere	
  geloof’.	
  Ik	
  vertaal	
  een	
  passage:	
  
	
  

‘Sterke	
  haat,	
  de	
  haat	
  die	
  vreugde	
  vindt	
   in	
  het	
  haten,	
   is	
   sterk	
  omdat	
  het	
  niet	
  gelooft	
  dat	
   zij	
  
onwaardig	
  is	
  en	
  eenzaam.	
  Het	
  voelt	
  de	
  steun	
  van	
  een	
  richtende	
  God,	
  een	
  oorlogsidool,	
  een	
  
wrekende	
   en	
   vernietigende	
   geest.	
   Van	
   deze	
   bloed-­‐drinkende	
   goden	
  was	
   het	
  menselijk	
   ras	
  
eens	
   bevrijd,	
   met	
   grote	
   moeite	
   en	
   vreselijke	
   droefheid,	
   door	
   de	
   dood	
   van	
   een	
   God	
   die	
  
zichzelf	
   uitleverde	
   aan	
   het	
   kruis.	
   Daar	
   onderging	
   Hij	
   de	
   pathologische	
   wreedheid	
   van	
   Zijn	
  
eigen	
  schepselen	
  vanuit	
  barmhartigheid	
  voor	
  hen.’	
  (uit:	
  A	
  Body	
  of	
  Broken	
  Bones)	
  	
  

	
  
Hij	
  is	
  uiterst	
  open	
  voor	
  de	
  wijsheid	
  van	
  het	
  Oosten	
  en	
  roept	
  Amerika	
  op	
  er	
  zich	
  open	
  voor	
  te	
  stellen.	
  
Maar	
   niet	
   zoals	
   de	
   meeste	
   hippies	
   dat	
   deden	
   in	
   de	
   60er	
   jaren.	
   Hij	
   vergelijkt	
   de	
   Tao	
   met	
   het	
  
platonisme.	
  Heeft	
  Augustinus	
  niet	
  de	
  rijkdom	
  van	
  het	
  platonisme	
  aangewend	
  voor	
  de	
  kerk,	
  voor	
  het	
  
geloof?	
  En	
  hoe	
  had	
  Augustinus	
  de	
  Griekse	
  cultuur	
  kunnen	
  bereiken	
  zonder	
  haar	
  te	
  kennen?	
  	
  Zo	
  ook	
  
wij	
   met	
   de	
   geweldige	
   rijkdom	
   van	
   de	
   Tao,	
   aldus	
   Merton.	
   Maar	
   hij	
   laat	
   klip	
   en	
   klaar	
   staan:	
   het	
  
evangelie	
   is	
   geopenbaarde	
   Godskennis,	
   de	
   Tao	
   is	
   natuurlijke,	
   algemene	
   kennis.	
   Ook	
   net	
   als	
   het	
  
Platonisme.	
  (uit:	
  Christian	
  Culture	
  needs	
  Oriental	
  Wisdom)	
  
	
  
Een	
  beginnend	
  antwoord	
  op	
  religieus	
  pluralisme	
  
Ik	
  merk	
  in	
  de	
  tekst	
  van	
  Borg	
  een	
  scherpe,	
  doctrinaire	
  kant:	
  het	
  religieuze	
  pluralisme	
  is	
  voor	
  iedereen	
  
tolerant,	
  behalve	
  voor	
  mensen	
  die	
  het	
  niet	
  met	
  religieus	
  pluralisme	
  eens	
  zijn.	
  Als	
  Borg	
  spreekt	
  over	
  
de	
   opvoeding	
   van	
   de	
   jeugd,	
   is	
   het	
   toch	
   wel	
   duidelijk	
   dat	
   aan	
   het	
   bestaan	
   van	
   orthodoxe	
  
kindernevendienst	
  leiding	
  liefst	
  een	
  eind	
  moet	
  komen.	
  “Het	
  is	
  belangrijk	
  dat	
  kinderen	
  niet	
  zo	
  worden	
  
onderwezen	
  dat	
  ze	
  later	
  (hij	
  bedoelt:	
  als	
  ze	
  gaan	
  nadenken	
  vrees	
  ik)	
  weer	
  alles	
  moeten	
  afleren.	
  We	
  
moeten	
  geen	
  onnodige	
  obstakels	
  op	
  hun	
  pad	
  plaatsen.”	
  Ik	
  ben	
  bang	
  dat	
  hier	
  de	
  intolerantie	
  van	
  de	
  
principiële	
   tolerantie	
  om	
  de	
  hoek	
   komt	
   kijken.	
  Daarmee	
   verdwijnt	
   dus	
  het	
   aureool	
   van	
   superieure	
  



10	
  

	
  

tolerantie	
   van	
   het	
   religieus	
   pluralisme.	
   De	
   moraal:	
   iedereen	
   kent	
   zijn	
   ketters.	
   In	
   het	
   streng	
  
boeddhistische	
  Buthan	
  worden	
  de	
  christenen	
  vervolgd,	
  en	
  dat	
  terwijl	
  het	
  boeddhisme	
  toch	
  officieel	
  
altijd	
  voor	
  religieuze	
  pluralisme	
  is	
  geweest,	
  juist	
  zoals	
  Borg	
  bepleit.	
  
	
   De	
   vraag	
   is	
   dus	
   niet	
   of	
   we	
   moeten	
   kiezen	
   voor	
   universele	
   tolerantie	
   of	
   voor	
   doctrinaire	
  
grenzen.	
  We	
  kiezen	
  allemaal	
  voor	
  doctrinaire	
  grenzen.	
  En	
  dan	
   is	
  het	
  de	
  vraag	
   in	
  naam	
  van	
  wat	
  we	
  
dat	
   doen.	
   Wat	
   is	
   heilig,	
   dat	
   is	
   de	
   vraag.	
   Voor	
   Borg	
   is	
   dat	
   de	
   religieuze	
   dimensie	
   die	
   potentieel	
  
aanwezig	
  is	
  in	
  elk	
  mens:	
  de	
  potentie	
  tot	
  transformatie,	
  het	
  je	
  verankeren	
  in	
  God.	
  De	
  uittocht	
  uit	
  het	
  
Egypte	
  van	
  de	
  ik-­‐gerichtheid.	
  Ik	
  heb	
  de	
  christelijke	
  traditie	
  zo	
  leren	
  verstaan:	
  dat	
  zelfs	
  die	
  religieuze	
  
dimensie	
  van	
  de	
  mens	
  deel	
  van	
  het	
  probleem	
  is	
  geworden,	
  niet	
  direct	
  deel	
  van	
  de	
  oplossing.	
  Dat	
  is	
  
iets	
  wat	
  we	
   bij	
   Borg	
   niet	
   vinden.	
   Zeker,	
   er	
  moet	
   bevrijding	
   komen	
   van	
   de	
   ik-­‐gerichtheid,	
   er	
  moet	
  
wedergeboorte	
  komen.	
  Maar	
  in	
  het	
  christendom	
  is	
  erkend	
  dat	
  de	
  mens	
  juist	
  ook	
  met	
  zijn	
  religiositeit	
  
de	
  Zoon	
  van	
  God	
  heeft	
  vermoord:	
  ook	
  onze	
  religiositeit	
  is	
  deel	
  van	
  het	
  probleem.	
  Het	
  kon	
  alleen	
  weer	
  
deel	
  van	
  de	
  oplossing	
  worden,	
  doordat	
  God	
  zelf	
  mens	
  werd	
  en	
  de	
  mens	
  zo	
  rehabiliteerde:	
  er	
  is	
  één	
  
mens	
  die	
  de	
  ware	
  gerichtheid	
  op	
  God	
  heeft	
  geleefd	
  en	
  in	
  Hem	
  wil	
  God	
  alle	
  andere	
  oprichten:	
  Hij	
  is	
  de	
  
eersteling	
   van	
   een	
   nieuwe	
   schepping.	
   Het	
   roepen	
   van	
   Paulus	
   in	
   Romeinen	
   7,	
   heeft	
   Borg	
   dat	
   wel	
  
gepeild	
  in	
  al	
  haar	
  diepte?	
  
	
   Ik	
  zie	
  Christus	
  als	
  de	
  graankorrel	
  die	
  sterft,	
  om	
  veel	
  vrucht	
  te	
  geven.	
  Ook	
  vruchten	
  buiten	
  het	
  
Christendom.	
  Alles	
  wat	
  er	
  aan	
  goeds	
  in	
  andere	
  gelovigen	
  is,	
  het	
  wordt	
  voor	
  Hem	
  gedaan,	
  zonder	
  dat	
  
ze	
  het	
  weten,	
  het	
  wordt	
  door	
  Hem	
  geheiligd,	
  zo	
  mogen	
  wij	
  ook	
  bidden.	
  Net	
  zoals	
  we	
  dat	
  voor	
  onszelf	
  
moeten	
  bidden.	
  Hoe	
  God	
  de	
  mensen	
  uiteindelijk	
  oordeelt,	
  dat	
  weten	
  wij	
  niet.	
  Maar	
  gemeten	
  aan	
  zijn	
  
oneindige	
   liefde	
   in	
  Christus	
  kunnen	
  we	
  ook	
  het	
   lot	
  van	
  mensen	
  die	
  niet	
  van	
  Hem	
  gehoord	
  hebben	
  
veilig	
  aan	
  Hem	
  toevertrouwen.	
  	
  

De	
  kern	
  is	
  dus	
  niet:	
  sluit	
  je	
  anderen	
  uit	
  of	
  doe	
  je	
  dat	
  niet.	
  Dat	
  is	
  maar	
  schijn.	
  De	
  kernvraag	
  is:	
  
wat	
  is	
  heilig?	
  Is	
  dat	
  je	
  eigen	
  religieus	
  vermogen	
  of	
  is	
  dat	
  een	
  God	
  die	
  de	
  gestalte	
  van	
  zijn	
  god-­‐gelijk	
  
zijn	
   aflegde	
   en	
   de	
   gestalte	
   van	
   een	
   dienstknecht	
   aannam?	
   Ik	
   denk	
   dat	
   het	
   laatste	
   ons	
   uiteindelijk	
  
nederig	
  maakt,	
  het	
  eerste	
  houdt	
  ons	
  tevreden	
  (of	
  niet)	
  met	
  onze	
  eigen	
  religieuze	
  groei.	
  Wij	
  mogen	
  
en	
  kunnen	
  in	
  de	
  naam	
  van	
  die	
  Dienstknecht	
  ook	
  zijn	
  weg	
  gaan:	
  de	
  voeten	
  van	
  anderen	
  wassen,	
  ook	
  
van	
  andere	
  gelovigen.	
  Daarbij	
  ondubbelzinnig	
  de	
  Naam	
  belijden	
  van	
  Hem	
  die	
  de	
  weg	
  is,	
  de	
  waarheid	
  
en	
  het	
  leven:	
  het	
  christelijk	
  geloof	
  is	
  uniek	
  en	
  waar.	
  Maar	
  deze	
  waarheid	
  leidt	
  tot	
  het	
  nederig	
  inzicht	
  
dat	
  ook	
   jouw	
  religieuze	
   intenties	
  gefaald	
  hebben:	
   je	
  hebt	
  de	
  haan	
  al	
   talloze	
  malen	
  gehoord.	
  Zou	
   je	
  
dan	
  nog	
  op	
  andere	
  gelovigen	
  neerkijken?	
  Borg	
  gelooft	
  nog	
   in	
   zijn	
  eigen	
   religieus	
  vermogen.	
  Zeker,	
  
ook	
   hij	
   weet	
   dat	
   hij	
   valt.	
   Maar	
   hij	
   kan	
   ook	
   weer	
   zelf	
   opstaan.	
   Maar	
   juist	
   dat	
   is	
   op	
   Golgotha	
  
geoordeeld.	
  Wij	
  staan	
  alleen	
  in	
  Jezus	
  op.	
  
	
  
	
  
Zonde	
  en	
  verlossing:	
  Eschatologie	
  
Ik	
   vond	
   het	
   pleidooi	
   om	
   in	
   verschillende	
  metaforen	
   over	
   ons	
   tekort	
   schieten	
   te	
   praten	
   sterk:	
   niet	
  
alleen	
  zonde,	
  maar	
  ook	
  blindheid,	
  ballingschap	
  en	
  dorst	
  bijvoorbeeld.	
  Dat	
  is	
  de	
  Bijbelse	
  rijkdom,	
  die	
  
moeten	
  we,	
  met	
  Borg,	
  niet	
  versmaden.	
  Verlossing	
  is	
  verder	
  inderdaad	
  ook	
  in	
  het	
  hier	
  en	
  nu,	
  iets	
  wat	
  
Borg	
  benadrukt.	
  Het	
  Koninkrijk	
  van	
  de	
  Hemel	
   is	
  nabij!	
  De	
  exegetische	
   inzichten	
  over	
  dat	
  Koninkrijk	
  
vind	
   ik	
  niet	
   zo	
   sterk	
  bij	
   Borg:	
   in	
  het	
  NT	
   is	
  het	
   toch	
  echt	
  wat	
  anders	
  dan	
  de	
  dimensie	
   van	
  politieke	
  
actie,	
  waar	
  Borg	
  toch	
  wel	
  er	
  dichtbij	
  zit.	
  Maar	
   ik	
  ga	
   	
  nu	
  snel	
  door	
  naar	
  de	
  eschatologie.	
   Ik	
  vind	
  het	
  
opvallend	
  dat	
  we	
  daar	
  opnieuw	
  worden	
  herinnerd	
  aan	
  het	
  gebrek	
  aan	
  de	
  Opstanding	
  van	
  Christus.	
  
Jezus	
   is	
  niet	
  opgestaan	
  volgens	
  Borg.	
  En	
  consequent	
  zegt	
  Borg	
  dat	
  hij	
  over	
  onze	
  opstanding	
  verder	
  



11	
  

	
  

ook	
  niets	
  weet.	
  Hij	
  is	
  hier	
  erg	
  agnostisch:	
  hij	
  wil	
  het	
  niet	
  uitsluiten	
  dat	
  er	
  persoonlijk	
  voortbestaan	
  is,	
  
maar	
  bevestigt	
  het	
  ook	
  niet	
  duidelijk.	
  Als	
  hij	
   in	
  de	
  opstanding	
  van	
  de	
  Heer	
  had	
  geloofd,	
  had	
  hij	
  de	
  
eerste	
  al	
  gezien:	
  zoals	
  de	
  Heer	
  sprak	
  met	
  Maria	
  bijvoorbeeld	
  in	
  de	
  tuin.	
  	
  
	
  
Conclusie	
  
Ik	
  onderschrijf	
  ten	
  volle	
  Borgs	
  5	
  idealen.	
  Ik	
  vind	
  Borgs	
  kritiek	
  op	
  zijn	
  Amerikaanse	
  religieuze	
  omgeving	
  
vaak	
  begrijpelijk	
  en	
  af	
  en	
  toe	
  aangrijpend.	
  Steeds	
  vind	
  je	
  verder	
  bij	
  Borg	
  waardevolle,	
  terechte	
  kritiek	
  
op	
   de	
   traditie.	
   Een	
   goed	
   voorbeeld	
   vind	
   ik	
   dat	
   vaak	
   ondersneeuwt	
   dat	
   de	
   mens	
   handelde	
   in	
   de	
  
kruisdood:	
   Jezus	
   is	
   ook	
   door	
   onze	
   zonden	
   gestorven.	
   Het	
   is	
   niet	
   alleen	
   maar	
   het	
   volkomen	
  
gedetermineerd	
   ontrollen	
   van	
   een	
   goddelijk	
   plan!	
  Maar	
   de	
   kritiek	
   van	
   Borg	
   kiest	
   een	
   te	
  makkelijk	
  
doelwit:	
  waarom	
  kiest	
   hij	
   niet	
   de	
  beste	
   vertegenwoordigers	
   van	
   een	
   traditie?	
  Dat	
   het	
   ook	
  om	
  het	
  
handelen	
  van	
  de	
  mens	
  gaat,	
  had	
  Borg	
  ook	
  in	
  de	
  traditie	
  kunnen	
  vinden.	
  Nu	
  heeft	
  hij	
  zichzelf	
  te	
  veel	
  
laten	
  meeslepen	
   in	
  een	
  te	
  gepolariseerde	
  stellingname,	
  heeft	
  hij	
  het	
  zichzelf	
   te	
  makkelijk	
  gemaakt.	
  
Zijn	
   eigen	
   positie	
   had	
   kunnen	
   profiteren	
   van	
   een	
  minder	
   polemische	
   omgang	
   als	
   het	
   bijvoorbeeld	
  
gaat	
  om	
  de	
  Godsleer.	
  Verder	
  maakt	
  hij	
  het	
  zich	
  te	
  makkelijk	
  als	
  hij	
  zijn	
  exegetische	
  opponenten	
  niet	
  
noemt,	
  bespreekt	
  en	
  eert.	
  	
  

Zijn	
  eigen	
  positie	
  kan	
  getypeerd	
  worden	
  als	
  een	
  nieuwe	
  variant	
  van	
  de	
  negentiende-­‐eeuwse	
  
‘liberale	
  theologie’	
  die	
  de	
  incarnatie	
  loochent	
  en	
  per	
  implicatie	
  ook	
  de	
  verzoening	
  (hij	
  zit	
  daarbij	
  op	
  
de	
   lijn	
   Bauer,	
   Ritschl,	
   Harnack:	
   de	
   niet-­‐eschatologische	
   lijn	
   van	
   bv.	
   Schweitzer	
   en	
   Dunn).	
   In	
   deze	
  
theologie	
  gaat	
  de	
  visie	
  op	
  onze	
  verlorenheid	
  niet	
  diep	
  genoeg:	
  we	
  kunnen	
  ons	
  kennelijk	
  redden	
  met	
  
onze	
   eigen	
   religiositeit,	
   onze	
   eigen	
   ‘transformatie’,	
   om	
  met	
   Borg	
   te	
   spreken.	
   De	
   kerk	
   krijgt	
   vanuit	
  
deze	
  visie	
  een	
  minder	
  centrale	
  rol:	
  het	
  gaat	
   in	
  wezen	
  om	
  ‘dunne	
  plekken’;	
  daar	
   is	
  de	
  kerk	
  dan	
  een	
  
voorbeeld	
   van.	
   De	
   terechte	
   implicatie	
   van	
   deze	
   visie	
   op	
   Jezus	
   is	
   dat	
   er	
   religieus	
   pluralisme	
  wordt	
  
verdedigd.	
  Er	
  wordt	
  bij	
  dit	
  alles	
  zonder	
  goede	
  argumentatie	
  gesteld	
  dat	
  wonderen	
  niet	
  kunnen:	
  dat	
  
wringt	
  met	
  het	
   geloof	
   in	
  God:	
   is	
   er	
  dan	
  een	
   tegenmacht	
  die	
  Hem	
  kan	
  beperken?	
  Zijn	
  er	
  dan	
   twee	
  
goddelijke	
  principes?	
  

Schweitzer	
   heeft	
   in	
   1901	
  de	
   eerste	
   zoektocht	
   naar	
   de	
   historische	
   Jezus	
   een	
   gevoelige	
   klap	
  
toegebracht:	
  hij	
  betoogde	
  dat	
  Jezus	
  als	
  apocalypticus	
  helemaal	
  niet	
  bij	
  het	
  beeld	
  van	
  de	
  ideale	
  wijze	
  
paste,	
  een	
  beeld	
  dat	
  Ritschl	
   in	
  de	
  19de	
  eeuw	
  zo	
  gekoesterd	
  had!	
  Met	
  enkele	
  verschillen	
  kunnen	
  we	
  
hier	
   toch	
  weer	
   iets	
   soortgelijks	
  aan	
  Borg	
  vragen:	
   lijkt	
  uw	
   Jezus	
  niet	
  erg	
  op	
  uw	
   ideale	
  beeld	
  van	
  de	
  
godsdienstige	
  mens?	
  Maar	
  Schweitzer	
  zei	
  terecht	
  dat	
  de	
  Jezus	
  van	
  de	
  evangeliën	
  eigenlijk	
  buiten	
  die	
  
mal	
  valt.	
  	
  

	
  
G.H.	
  Labooy	
  


