
Blus	
  de	
  Geest	
  niet	
  uit!	
  	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Academisch	
  uitgebreide	
  versie	
  van	
  de	
  Open	
  Brief	
  aan	
  de	
  PThU	
  en	
  de	
  Protestantse	
  Kerk	
  	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
Een	
  cursus	
  ‘na	
  het	
  theïsme’	
  van	
  een	
  theïstische	
  universiteit.	
  	
  
Ongeveer	
  een	
  dik	
  jaar	
  geleden	
  kregen	
  predikanten	
  in	
  de	
  Protestantse	
  Kerk	
  een	
  brochure	
  
van	
   de	
   Protestantse	
   Theologische	
   Universiteit.	
   We	
   konden	
   een	
   cursus	
   volgen:	
   ‘Na	
   het	
  
theïsme’.	
  De	
  betreffende	
  docent	
  leek	
  zich	
  van	
  harte	
  aan	
  te	
  sluiten	
  bij	
  de	
  ‘zoektocht	
  naar	
  
een	
   nieuwe	
   geloofstaal,	
   waar	
   de	
   oude	
   geloofstaal	
   niet	
   meer	
   werkt’.	
   Nieuwe	
   wegen,	
  
wanneer	
  ‘het	
  geloof	
  in	
  een	
  persoonlijke	
  God’,	
  onze	
  schepper,	
  heeft	
  afgedaan.	
  	
  

Deze	
   cursus	
   is	
   slechts	
   een	
   voorbeeld	
   van	
   een	
   veel	
   bredere,	
   al	
   200	
   jaar	
   oude	
  
tendens	
   binnen	
   de	
   Protestantse	
   Kerk.	
   In	
   diep	
   besef	
   van	
   de	
   broosheid	
   van	
  mijn	
   eigen	
  
geloof	
  wil	
  ik	
  opkomen	
  voor	
  de	
  kostbare	
  schat	
  van	
  het	
  belijden	
  van	
  de	
  wereldkerk,	
  waar	
  
de	
   Protestantse	
   Kerk	
   een	
   deel	
   van	
   is.	
   En	
   ik	
   wil	
   tegelijk	
   opkomen	
   voor	
   de	
   verdere	
  
doordenking	
   van	
   de	
   wijsgerige	
   problematiek	
   van	
   het	
   spreken	
   over	
   God;	
   ongetwijfeld	
  
een	
  opdracht	
  voor	
  de	
  PThU.	
  Binnen	
  die	
  geloofsverantwoording	
  zal	
  aan	
  de	
  orde	
  moeten	
  
komen	
  dat	
  een	
  filosofische	
  analyse	
  van	
  het	
  spreken	
  over	
  God	
  niet	
  hoeft	
  te	
  leiden	
  tot	
  het	
  
loochenen	
  van	
  de	
  belijdenis	
  van	
  de	
  kerk.1	
  	
  

Ik	
   hoop	
   dat	
   de	
   PThU,	
   waaraan	
   ik	
   bijzonder	
   veel	
   te	
   danken	
   heb,	
   dit	
   schrijven	
  
beluistert	
  als	
  een	
  teken	
  van	
  betrokkenheid	
  en	
  hoogachting:	
  men	
  kan	
  elkaar	
   in	
  kerk	
  en	
  
academie	
  natuurlijk	
  ook	
  negeren.	
  Dat	
  is	
  echter	
  niet	
  volgens	
  de	
  ‘ethische’	
  traditie	
  die	
  mij	
  
inspireert.	
  	
  

	
  
	
  
Waarom	
  zou	
  je	
  nog	
  toetreder	
  zijn?	
  
Ik	
  kom	
  zelf	
  uit	
  een	
  ongelovig	
  nest.	
  Ik	
  dacht	
  de	
  eerste	
  23	
  jaar	
  van	
  mijn	
  leven	
  dat	
  God	
  niet	
  
bestaat	
  en	
  dat	
  geloof	
  volkomen	
  achterhaald	
  was.	
  Gedreven	
  door	
  mijn	
   innerlijke	
   leegte	
  
zocht	
  ik	
  op	
  een	
  gegeven	
  moment	
  als	
  medicijnenstudent	
  een	
  levensbron	
  bij	
  new	
  age	
  en	
  
filosofie.	
  Dat	
  gaf	
  echt	
  geen	
  enkele	
  impuls	
  om	
  lid	
  te	
  worden	
  van	
  een	
  kerk.	
  Daar	
  snappen	
  
ze	
  het	
  namelijk	
  niet,	
  die	
  mensen	
  lopen	
  achter.	
  Die	
  mensen	
  geloven	
  nog	
  in	
  God.	
  	
  

Toen	
   kwam	
   het	
   moment	
   dat	
   ik	
   God	
   mocht	
   leren	
   kennen.	
   Een	
   onbegrijpelijke	
  
overgang,	
  het	
  grootste	
  geschenk	
  van	
  mijn	
  leven.	
  Dat	
  koste	
  in	
  mijn	
  geval	
  echter	
  wel	
  een	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Zie	
  voor	
  enkele	
  gesprekspartners	
  in	
  de	
  fenomenologische	
  theologie:	
  Marion,	
  Jean-­‐Luc.	
  ‘Une	
  époque	
  de	
  la	
  
métaphysique’,	
   in:	
   Christine	
   Goémé,	
   Jean	
  Duns-­‐Scot,	
   ou	
   la	
   révolution	
   subtile,	
  Fac	
   Éditions:	
   1982,	
   87-­‐95.	
  
Marion,	
   Jean-­‐Luc.	
  God	
  without	
  Being,	
   transl.	
  by	
  Thomas	
  A.	
  Carlson,	
  Chigaco:	
  1991.	
  Marion,	
   Jean-­‐Luc.	
  The	
  
Idol	
   and	
   Distance,	
   transl.	
   by	
   Thomas	
   Carlson,	
   New	
   York:	
   Fordham	
   UP,	
   2001.	
   Marion,	
   Jean-­‐Luc.	
   ‘Saint	
  
Thomas	
   d'Aquin	
   et	
   l'onto-­‐theologie’,	
  Revue	
   Thomiste,	
  no.	
   95	
   (1995):	
   31-­‐66.	
   Heidegger,	
   M.,	
   Identity	
   and	
  
Difference,	
  Translation	
  Joan	
  Stambaugh,	
  Chicago/London:	
  1969.	
  Dominique	
  Janicaud	
  et	
  al.,	
  Phenomenology	
  
and	
  the	
  ‘Theological	
  Turn’,	
   the	
  French	
  Debate,	
  New	
  York:	
  Fordham	
  UP,	
  2000.	
  Van	
  Rick	
  Benjamins,	
  Mocht	
  
God	
   bestaan,	
   Baarn	
   1997;	
   Een	
   en	
   Ander,	
   de	
   traditie	
   van	
   de	
   moderne	
   theologie.	
  Kok	
   Kampen	
  2008;	
   Een	
  
zachte	
  soort	
  van	
  zijn,	
  drie	
  manieren	
  om	
  van	
  God	
  te	
  denken;	
  Plotinus,	
  Rilke,	
   Jonas,	
   Damon	
  Budel	
   2003.	
   Zie	
  
ook	
   zijn	
   oratie	
   2013:	
   ‘Innig	
  godsdienstig	
  en	
  wetenschappelijk,	
  Vroomheid	
  en	
  rationaliteit	
   in	
  de	
  vrijzinnige	
  
theologie’;	
   op	
   http://www.vrijzinnig.nl.	
   Voor	
   antwoorden	
   bv.:	
   Honnefelder,	
   Ludger.	
   Scientia	
  
transcendens:	
  Die	
   formale	
  Bestimmung	
  der	
   Seiendheit	
  und	
  Realität	
   in	
  der	
  Metaphysik	
  des	
  Mittelalters	
  und	
  
der	
  Neuzeit,	
   Hamburg:	
   1990;	
  Wisse,	
   Maarten.	
    Trinitarian	
   Theology	
   beyond	
   Participation :	
    Augustine's	
   De	
  
Trinitate	
  and	
  Contemporary	
  Theology ,	
  New	
  York:	
  2011;  	
  en	
  verder	
  mijn	
  ‘Duns	
  Scotus’	
  univocity:	
  applied	
  to	
  
the	
   debate	
   on	
   phenomenological	
   theology’,	
   in:	
  International	
   Journal	
   for	
   Philosophy	
   of	
  
Religion,	
  (DOI)	
  10.1007/s11153-­‐014-­‐9443-­‐8	
                                                                                                        	
  



offer:	
  niet	
  iedereen	
  begrijpt	
  die	
  stap.	
  Want	
  standing	
  geeft	
  het	
  niet,	
  dat	
  christen	
  worden.	
  
Je	
  familie	
  zegt	
  eigenlijk:	
  ‘dat	
  christelijk	
  geloof,	
  dat	
  kan	
  toch	
  niet	
  meer?’	
  De	
  brochure	
  van	
  
de	
  PThU	
  leek	
  mij	
  dit	
  nu	
  opnieuw	
  te	
  zeggen.	
  Als	
  het	
  aan	
  de	
  PThU	
  had	
  gelegen,	
  had	
  ik	
  geen	
  
lid	
  hoeven	
  te	
  worden,	
  had	
  ik	
  dat	
  offer	
  ook	
  niet	
  hoeven	
  te	
  brengen.	
  Want	
  ik	
  zat	
  met	
  mijn	
  
soepel	
  zelfbouwpakket	
  van	
  Rilke,	
  new	
  age	
  en	
  filosofie	
  toch	
  dichter	
  bij	
  de	
  waarheid	
  dan	
  
na	
  mijn	
  bekering?	
   Ik	
  geloofde	
   toen	
   immers	
  nog	
  niet	
  zulk	
  soort	
  achterhaalde	
  zaken	
  als	
  
het	
   bestaan	
   van	
   een	
   persoonlijk	
   God	
   en	
   schepper?	
   En	
   voor	
   een	
   algemene	
   religieuze	
  
vorm	
  van	
  spiritualiteit	
  en	
  mystiek	
  –	
  boeddhistisch,	
  neoplatonisch,	
  Heideggeriaans	
  –	
  heb	
  
je	
  de	
  kerk	
  echt	
  niet	
  nodig.	
  Zelfs	
  beter	
  van	
  niet,	
  dat	
  geeft	
  alleen	
  maar	
  last:	
  want	
  ik	
  lees	
  in	
  
publicaties	
   van	
   deze	
   theologische	
   stroming	
   dat	
   die	
   oude	
   taal	
   niet	
   alleen	
   ‘niet	
   meer	
  
werkt’,	
  maar	
  ook	
  beslist	
  niet	
  onschuldig	
  is.	
  Nee,	
  ze	
  is	
  ‘idolatrous’:	
  afgodisch	
  dus	
  (Marion	
  
o.a.).	
  Ik	
  kan	
  mij	
  dus	
  voorstellen	
  dat	
  men,	
  al	
  zal	
  men	
  het	
  zelf	
  uit	
  ethische	
  motieven	
  liever	
  
vermijden,	
   toch	
  een	
  beetje	
  meewarig	
  moet	
  kijken	
  naar	
  gewone	
  gemeenteleden	
  die	
  dat	
  
‘nog’	
   geloven.2	
  Dit	
   lijkt	
   me	
   een	
   van	
   de	
   duidelijkste	
   signalen	
   van	
   het	
   feit	
   dat	
   deze	
  
theologie	
  in	
  de	
  kerk	
  onhoudbaar	
  is.	
  	
  

	
  	
  
	
  
Nemen	
  we	
  de	
  historische	
  methode	
  serieus?	
  
Maar	
  wat	
  wil	
  je	
  dan?	
  Geen	
  vrij	
  theologisch	
  wetenschappelijk	
  onderzoek?	
  Die	
  vraag	
  geldt	
  
voor	
   velen	
   als	
   de	
   doodsteek	
   voor	
   elke	
   roep	
   om	
   de	
   belijdenis.	
   Wat	
   dit	
   betreft	
   is	
   de	
  
ethische	
   theologie	
   van	
  de	
  19de	
   eeuw	
  echter	
   een	
  belangrijk	
   lichtbaken:	
   zij	
   hielden	
   vast	
  
aan	
  het	
  vrij	
  wetenschappelijk	
  onderzoek	
  en	
  beriepen	
  zich	
  daarvoor	
  juist	
  op	
  het	
  belijden.	
  
Zo	
   schrijft	
   de	
   ‘ethische	
   kerkvader’	
   Gunning:	
   ‘Vrijheid	
   is	
   levensvoorwaarde	
   der	
  
wetenschap	
   op	
   zichzelf;	
   een	
   gebiedende	
   eis,	
   maar	
   die	
   alleen	
   door	
   het	
   geloof	
   vervuld	
  
wordt.	
  Niet	
  door	
  het	
  denken,	
  dat	
   zich	
  onvooringenomen	
  noemt,	
  doch	
   inderdaad	
   in	
  de	
  
sterke	
  banden	
  van	
  het	
  vlees,	
  van	
  de	
  zondige	
  neigingen	
  van	
  het	
  onwedergeboren	
  hart	
  als	
  
in	
   de	
   blindste	
   vooringenomenheid	
   gevangen	
   ligt;	
   maar	
   in	
   het	
   geloof,	
   dat	
   die	
   banden	
  
slaakt.’3	
  Ik	
  ben	
  er	
  diep	
  van	
  overtuigd	
  dat	
  deze	
  woorden	
  niets	
  van	
  hun	
  actualiteit	
  hebben	
  
verloren.	
  We	
  hebben	
  het	
  in	
  de	
  afgelopen	
  200	
  jaar	
  keer	
  op	
  keer	
  gezien:	
  het	
  op	
  zich	
  heel	
  
terechte	
  en	
  noodzakelijke	
  wetenschappelijke	
  onderzoek	
  naar	
  de	
  historische	
  Jezus	
  werd	
  
sterk	
   gestuurd	
   vanuit	
   allerlei	
   verlangens	
   en	
   behoeften	
   van	
   de	
   opeenvolgende	
  
generaties.4	
  Dat	
  gevaar	
  dreigt	
  voor	
   iedereen,	
  ook	
  voor	
  wat	
  men	
  noemt	
  de	
   ‘orthodoxie’.	
  
Maar	
  in	
  het	
  onderhavige	
  geval	
  van	
  het	
  post-­‐theïsme	
  lijkt	
  hun	
  zaak	
  op	
  het	
  eerste	
  gezicht	
  
lastiger	
   historisch	
   te	
   verdedigen.	
   Wie	
   het	
   gangbare	
   joods-­‐christelijke	
   godsbeeld	
  
‘achterhaald’	
   vindt	
   moet	
   eigenlijk	
   van	
   mening	
   zijn	
   dat	
   Jezus	
   zich	
   vergist	
   heeft.	
   Want	
  
anders	
  moet	
  je	
  via	
  historisch	
  onderzoek	
  aannemelijk	
  maken	
  dat	
  die	
  Joodse	
  rabbi	
  voorbij	
  
het	
  theïsme	
  was.	
  Voor	
  een	
  Jood	
  uit	
  de	
  eerste	
  eeuw	
  (zeker	
  van	
  voor	
  de	
  catastrofes	
  van	
  70	
  
en	
   135!)	
   is	
   dat	
   echter	
   niet	
   waarschijnlijk.	
   Hij	
   had	
   dus	
   eigenlijk	
   een	
   ‘achterhaald	
  
Godsbeeld’.	
  Jammer	
  voor	
  Jezus.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2	
  Marcus	
  Borg	
  is	
  dan	
  wel	
  consequenter.	
  Zijn	
  religieuze	
  pluralisme	
  is	
  voor	
  iedereen	
  tolerant,	
  behalve	
  voor	
  
mensen	
  die	
  het	
  niet	
  met	
  religieus	
  pluralisme	
  eens	
  zijn.	
  Als	
  Borg	
  nl.	
  spreekt	
  over	
  de	
  kerkelijke	
  opvoeding	
  
van	
  de	
  jeugd,	
   is	
  het	
  toch	
  wel	
  duidelijk	
  dat	
  aan	
  het	
  bestaan	
  van	
  orthodoxe	
  kindernevendienstleiding	
  snel	
  
een	
  eind	
  moet	
  komen.	
  “Het	
  is	
  belangrijk	
  dat	
  kinderen	
  niet	
  zo	
  worden	
  onderwezen	
  dat	
  ze	
  later	
  weer	
  alles	
  
moeten	
   afleren.	
   We	
   moeten	
   geen	
   onnodige	
   obstakels	
   op	
   hun	
   pad	
   plaatsen.”	
   The	
   Heart	
   of	
   Christianity,	
  
HarperOne	
  1989,	
  194.	
  	
  
3	
  In	
  ‘Geloofloze	
  wetenschap	
  is	
  blind	
  bijgeloof’,	
  in:	
  J.H.	
  Gunning	
  Jr.,	
  VW	
  1:	
  318.	
  
4	
  Zie	
  voor	
  een	
  eerste	
  indruk:	
  Alister	
  E.	
  McGrath,	
  The	
  Making	
  of	
  Modern	
  German	
  Christology,	
  Grand	
  Rapids	
  
19942.	
  



Zeker,	
   ook	
   in	
   de	
   laatste	
   decennia	
   zijn	
   er	
   historici	
   geweest	
   die	
   Jezus	
  
portretteerden	
  als	
  ‘voorbij	
  het	
  theïsme’!5	
  Maar	
  op	
  het	
  eerste	
  gezicht	
  heb	
  je	
  de	
  historisch-­‐
kritische	
   ‘evidence’	
   tegen	
   je.	
   Ik	
   moet	
   dan	
   denken	
   aan	
   wat	
   de	
   19deeeuwse	
   vrijzinnige	
  
Allard	
  Pierson	
   tegen	
   zijn	
   tijdgenoten	
   zei:	
   ‘Het	
   is	
   tevergeefs,	
   dat	
  wij	
   onze	
  wijsbegeerte	
  
aan	
   Christus	
   of	
   aan	
   de	
   Schrijvers	
   van	
   het	
   N.T,	
   opdringen’.	
   Pierson	
   legde	
   dus	
   ook	
   zijn	
  
ambt	
  neer.	
  Heel	
   treffend	
  heeft	
   Tyrell	
   het	
   gezegd	
  over	
   het	
   kopstuk	
   van	
  de	
  19deeeuwse	
  
vrijzinnigheid	
   Harnack:	
   ‘The	
   Christ	
   that	
   Harnack	
   sees,	
   looking	
   back	
   through	
   nineteen	
  
centuries	
  of	
  "Catholic	
  darkness",	
  is	
  only	
  the	
  reflection	
  of	
  a	
  Liberal	
  Protestant	
  face,	
  seen	
  
at	
  the	
  bottom	
  of	
  a	
  deep	
  well.’6	
  	
  

Het	
  gaat	
  er	
  dus	
  niet	
  alleen	
  om,	
  dat	
  de	
  universiteit	
  op	
  deze	
  manier	
  niet	
  uit	
  één	
  stuk	
  
Christus	
   dient	
   –	
   hoge	
   opdracht!	
   wie	
   kan	
   dat	
   van	
   zichzelf	
   zeggen?	
   –,	
   ook	
   vanuit	
   haar	
  
academische	
   roeping	
   loopt	
   ze	
   tegen	
   grenzen	
   aan.	
  Wie	
   de	
   historische	
  methode	
   serieus	
  
neemt	
   zal	
   ernstig	
   moeten	
   overwegen	
   of	
   het	
   niet	
   waarschijnlijker	
   is	
   dat	
   Jezus	
   ‘nog’	
  
geloofde	
  dat	
  God	
  bestond	
  en	
  dat	
  Hij	
  geloofde	
  in	
  God	
  als	
  Schepper.	
  Dat	
  plaatst	
  iemand	
  die	
  
voorbij	
  het	
  theïsme	
  is	
  in	
  de	
  uiterst	
  ongemakkelijke	
  positie	
  om	
  te	
  moeten	
  beweren	
  dat	
  hij	
  
het	
   beter	
  weet	
   dan	
   Jezus.	
   Dat	
   is	
   natuurlijk	
   voor	
   niemand	
   een	
   probleem,	
   tenzij	
   je	
   zegt	
  
christen	
  te	
  willen	
  zijn.	
  

Maar	
  wie	
  zit	
  er	
  nog	
  te	
  wachten	
  op	
  een	
  historisch	
  argument?	
  Ik	
  ben	
  bang	
  dat	
  dit	
  in	
  
ons	
  postmoderne	
  klimaat	
  meer	
  en	
  meer	
  met	
  een	
  meewarig	
  glimlachje	
  wordt	
  ontvangen:	
  
dat	
  zijn	
  we	
  toch	
  ontstegen?	
  Wij	
  weten	
  toch	
  dat	
  er	
  helemaal	
  geen	
  geschiedenis	
  ‘out	
  there’	
  
is?	
  Bij	
  geschiedenis	
  gaat	
  het	
  niet	
  om	
  ‘waar’	
  of	
  ‘niet	
  waar’,	
  maar	
  om	
  ‘interessant’	
  of	
  ‘niet	
  
interessant’	
   (Ankersmit).	
   Dit	
   postmodernisme	
   komt	
   overigens	
   ook	
   in	
   een	
   fideïstische,	
  
orthodoxe	
   variant	
   voor.7	
  Toch	
   ben	
   ik	
   van	
   mening	
   dat	
   zelfs	
   voor	
   een	
   postmodern	
  
geschiedfilosoof	
   als	
  Ankersmit	
  het	
   soort	
  historische	
  argumenten	
  waar	
  we	
  het	
  nu	
  over	
  
hadden	
   geldig	
   blijft.	
   Hij	
   zal	
   de	
   postmoderne	
   deconstructie	
   vooral	
   toepassen	
   op	
   het	
  
grotere,	
   alomvattende	
   ‘narrative’,	
   niet	
   op	
   historisch	
   detailonderzoek.8	
  Dus	
   ik	
   houd	
  
staande:	
   ook	
   vanuit	
   een	
   meer	
   postmodern	
   getoonzette	
   geschiedopvatting	
   heb	
   je	
   het	
  
academisch	
  gezien	
  moeilijk	
  als	
  je	
  beweert	
  dat	
  Jezus	
  voorbij	
  het	
  theïsme	
  was.	
  	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5	
  Zie	
  voor	
  een	
  recente	
  wetenschappelijk	
  opgezette	
  poging	
  daartoe	
  het	
   ‘Jesus	
  Seminar’,	
  met	
  theologen	
  als	
  
Robert	
   Funk,	
   Marcus	
   Borg	
   en	
   John	
   D.	
   Crossan.	
   Er	
   zijn	
   historisch-­‐kritische	
   bedenkingen	
   bij	
   het	
   Jesus	
  
Seminar	
  b.v.	
  wat	
  betreft	
  hun	
  specifieke	
  gebruik	
  van	
  het	
  evangelie	
  van	
  Thomas.	
  Meer	
  algemeen:	
  het	
  Jezus	
  
lospellen	
   uit	
   zijn	
   historische	
   context.	
   Voor	
   de	
   historisch-­‐kritische	
   evaluatie	
   van	
   bv.	
   het	
   evangelie	
   van	
  
Thomas	
  en	
  Judas	
  (o.a.)	
  zie	
  Jezus	
  en	
  de	
  gnosis	
  en	
  het	
  dogma,	
  Riemer	
  Roukema,	
  Zoetermeer	
  2007.	
  Zie	
  voor	
  
verder	
   historisch	
   onderzoek	
   naar	
   Jezus	
   en	
   voor	
   een	
   kritische	
   methodische	
   evaluatie	
   van	
   het	
   ‘Jesus	
  
Seminar’	
  b.v.	
  N.T.	
  Wright,	
  The	
  New	
  Testament	
  and	
  the	
  People	
  of	
  God,	
  Minneapolis	
  1992,	
   en	
   Jesus	
  and	
  the	
  
Victory	
  of	
  God,	
  Minneapolis	
  1996.	
  
6	
  Voor	
  Pierson:	
   ‘Prof.	
   Scholten's	
  monisme’,	
   in:	
  De	
  Gids,	
   1859,	
  p	
  787.	
  George	
  Tyrrell	
   in	
  Christianity	
  at	
  the	
  
Crossroads	
  (1913	
  ed.),	
  44.	
  	
  
7	
  Bij	
  de	
  orthodoxie	
  die	
  zich	
  afsloot	
  voor	
  de	
  historische	
  wetenschap	
  en	
  ook	
  bij	
  Barth:	
  ons	
  geloof	
  zit	
  in	
  een	
  
bomvrije	
   bunker	
   van	
   geloof	
   en	
   orthodoxie	
   en	
   heeft	
   de	
   geschiedwetenschap	
   niet	
   echt	
   nodig:	
   de	
  
boedelscheiding	
  van	
  geloof	
  en	
  wetenschap.	
  
8	
  Het	
  geschiedfilosofische	
  water	
  dat	
  we	
  nu	
  zouden	
  moeten	
  gaan	
  bevaren	
  is	
  natuurlijk	
  veel	
  te	
  diep	
  om	
  hier	
  
te	
   peilen.	
   Ik	
   kan	
   hier	
   alleen	
   pleiten	
   voor	
   een	
   perspectief:	
   een	
   bescheiden	
   historische	
   attitude,	
   die	
  
realistisch	
   en	
   praktijkgetrouw	
   vasthoudt	
   aan	
   het	
   belang	
   van	
   een	
   zorgvuldig,	
   vakmatig	
   opgebouwd	
  
historisch	
   argument.	
   Voor	
   een	
   veel	
   omvattende	
   geschiedfilosofische	
   bijdrage	
   zie	
   Ewald	
   Mackay,	
  
Geschiedenis	
   bij	
   de	
   bron,	
   een	
   onderzoek	
   naar	
   de	
   verhouding	
   van	
   christelijk	
   geloof	
   en	
   historische	
  
werkelijkheid	
  in	
  geschiedwetenschap,	
  wijsbegeerte	
  en	
  theologie,	
  Sliedrecht	
  1997.	
  Van	
  daaruit	
  een	
  poging	
  tot	
  
een	
   bijdrage	
   van	
   mijn	
   hand	
   in	
   ‘Theologie	
   van	
   het	
   Oude	
   Testament	
   en	
   historisch	
   denken’,	
   Kerk	
   en	
  
Theologie,	
  65/3	
   (2014),	
   249-­‐273.	
   Ik	
   vind	
  N.T.	
  Wright	
  methodisch-­‐kentheoretisch	
   ook	
   erg	
   sterk:	
   niet	
   de	
  
(sceptische)	
   ‘Wredebahn’	
   maar	
   een	
   historisch	
   bijgestelde	
   (wat	
   is	
   exact	
   tweede-­‐tempel	
   apocalyptiek!?)	
  
‘Schweitzerbahn’.	
  Zie	
  Jesus	
  and	
  the	
  Victory	
  of	
  God,	
  part	
  I.	
  	
  



Twijfel	
  en	
  mondigheid	
  
Maar	
  is	
  er	
  in	
  het	
  geloof	
  dan	
  geen	
  ruimte	
  voor	
  zoeken	
  en	
  twijfel?	
  Jawel,	
  twijfelaars	
  horen	
  
in	
   de	
   kerk:	
   ons	
   individuele	
   geloof	
   is	
   broos.	
   Er	
   is	
  ook	
   reden	
   om	
   te	
   twijfelen.	
   In	
   Joodse	
  
kringen	
   speelt	
   dit	
   punt	
   nog	
   duizend	
   keer	
   scherper.	
  Veel	
   Joden	
   hebben	
   na	
   de	
   holocaust	
  
afscheid	
   genomen	
   van	
   de	
   God	
   van	
   de	
   geschiedenis:	
   waar	
   was	
   de	
   Heilige	
   van	
   Israël?	
  
Rabbi	
   Shai	
   Held	
   grapte	
   eens	
   in	
   een	
   lezing:	
   ‘alle	
   leidende	
   boeddhisten	
   van	
   de	
   VS	
   zijn	
  
Joden’.	
  Dus	
  ja:	
  twijfel	
  is	
  begrijpelijk	
  en	
  diep	
  invoelbaar.	
  Maar	
  het	
  gaat	
  er	
  mij	
  dan	
  om	
  dat	
  
je	
   dan	
   ook	
   voor	
   je	
   visie	
   moet	
   staan:	
   je	
   kunt	
   dan	
   niet	
   tegelijk	
   in	
   de	
   kerk	
   de	
  
verantwoordelijkheid	
  van	
  een	
  ambt	
  of	
  docentschap	
  op	
  je	
  nemen.	
  Dan	
  wordt	
  je	
  immers	
  
plechtig	
  gevraagd	
  om	
  op	
  die	
  andere	
  weg	
  te	
  blijven	
  (daarover	
  straks	
  meer):	
  de	
  weg	
  van	
  
het	
  belijden	
  van	
  de	
  wereldkerk.	
  Je	
  kunt	
  niet	
  beide	
  respecteren	
  en	
  recht	
  doen:	
  als	
  je	
  echt	
  
voor	
  je	
  eigen	
  zaak	
  staat,	
  zal	
  je	
  de	
  weg	
  van	
  het	
  belijden	
  van	
  de	
  wereldkerk	
  schaden.	
  	
  

Dat	
   belijden	
   is	
   natuurlijk	
  geen	
  doel	
   in	
  zich,	
   geen	
  harnas	
   of	
   burcht.	
  Het	
   is	
   als	
   de	
  
poolster	
  die	
  ons	
  helpt	
  om	
  uit	
   te	
  komen	
  bij	
   Jezus	
  Christus,	
   ‘de	
  weg,	
  de	
  waarheid	
  en	
  het	
  
leven’.	
  Daarom	
  moet	
  de	
  kerk	
  fier	
  staan	
  voor	
  het	
  geloof	
  van	
  de	
  wereldkerk,	
  uitgedrukt	
  in	
  
het	
  Nicenum:	
  het	
  geloof	
  in	
  de	
  Drie-­‐enige	
  God,	
  Schepper	
  van	
  hemel	
  en	
  aarde;	
  die	
  mens	
  is	
  
geworden	
  in	
  Jezus	
  Christus,	
  die	
  voor	
  ons	
  geleden	
  heeft	
  en	
  is	
  opgestaan;	
  die	
  ons	
  levend	
  
maakt	
   door	
   de	
   Heilige	
   Geest.	
   Chantepie	
   de	
   la	
   Saussaye,	
   de	
   voorman	
   van	
   de	
   ethische	
  
theologie	
  in	
  de	
  19de	
  eeuw,	
  noemde	
  dit	
  de	
  mondigheid	
  van	
  de	
  kerk.	
  
	
  
	
  
Neoplatonische	
  Drievuldigheid?	
  
Maar	
  klinkt	
  dit	
  geloof	
   in	
  de	
   ‘Drie-­‐enige	
  God,	
  Schepper	
  van	
  hemel	
  en	
  aarde’	
  niet	
  veel	
  te	
  
‘vierkant’	
  en	
  martiaal?	
  Want	
  brengt	
  men	
  tegenwoordig	
  de	
  leer	
  van	
  de	
  Drieëenheid	
  niet	
  
juist	
  in	
  verband	
  met	
  ‘apophatische	
  theologie’?	
  Had	
  het	
  neoplatonisme	
  niet	
  ook	
  een	
  vorm	
  
van	
  drie-­‐eenheid?	
  En	
  wat	
  betreft	
  spiritualiteit:	
  lopen	
  er	
  geen	
  lijnen	
  naar	
  de	
  apophatische	
  
neoplatonische	
  taal	
  van	
  deïficatie	
  of	
  ‘participatie’?	
  Daarvoor	
  kunnen	
  aanknopingspunten	
  
gevonden	
  worden	
  in	
  de	
  Oosterse	
  Orthodoxie.	
  	
  

Op	
   zich	
   is	
   het	
   zeker	
   zo	
   dat	
   Oost	
   en	
  West	
   van	
   elkaar	
   kunnen	
   leren.	
  Maar	
  beide	
  
tradities	
  worden	
  begrensd	
  door	
  het	
  Nicenum.	
  Er	
  is	
  vanuit	
  het	
  Nicenum	
  een	
  drievoudige	
  
‘boundary	
  marker’	
  tegenover	
  het	
  in	
  wezen	
  apophatische	
  neoplatonisme.	
  Telkens	
  draait	
  
het	
  om	
  de	
  bevrijdende	
   Israëlitische	
  waarheid	
  dat	
  God	
  een	
  ander	
   is	
  dan	
  wij,	
  Hij	
   is	
   een	
  
tegenover.	
   Wij	
   zijn	
   niet	
   alleen!	
   Dit	
   ‘tegenover’	
   aspect	
   van	
   God	
   de	
   Vader	
   is	
   1)	
  
gewaarborgd	
  in	
  zijn	
  Schepper	
  zijn.	
  Het	
  is	
  2)	
  gewaarborgd	
  in	
  de	
  christologie	
  doordat	
  God	
  
de	
  Zoon	
   tot	
  ons	
  komt	
  als	
   een	
  persoon9	
  tegenover	
  ons	
  én	
  die	
  persoon	
   ‘waarlijk	
  God	
  uit	
  
waarlijk	
   God’	
   is.	
   Dus	
   zoals	
   Jezus	
   een	
   persoon	
   tegenover	
   ons	
   is,	
   is	
   God	
   een	
   persoon	
  
tegenover	
  ons.	
  Het	
  tegenover	
  wordt	
  nogmaals	
  3)	
  gewaarborgd	
  door	
  de	
  pneumatologie:	
  
Het	
  is	
  God	
  de	
  Heilige	
  Geest	
  die	
  levend	
  maakt,	
  niet	
  wij	
  zelf:	
  Hij	
  zendt	
  de	
  Geest	
  tot	
  ons	
  en	
  
giet	
   die	
   uit	
   in	
   onze	
   harten	
   (Rom.	
   5).	
   Zo	
   is	
   er	
   een	
   drievoudige	
   ‘boundary	
   marker’	
  
tegenover	
   (o.a.)	
   het	
   neoplatonisme.	
   Deze	
   ‘boundary	
   marker’	
   kwalificeert	
   nu	
   ook	
   de	
  
participatie	
  of	
  deïficatie.	
   Inderdaad	
  is	
   in	
  het	
  geloof	
  deïficatie	
  een	
  belangrijk	
  aspect	
  met	
  
Bijbelse	
   wortels	
   (2	
   Petr.	
   1:	
   theias	
   koinonoi	
   phuseoos!).	
   Deïficatie	
   heeft	
   ook	
   weer	
   een	
  
drievoudige	
  dimensie.	
  Het	
  heeft	
  een	
  2)	
  christologische,	
  namelijk	
  sacramentele	
  dimensie;	
  
nauw	
  verbonden	
  met	
  3)	
  de	
  pneumatologisch-­‐soteriologische	
  dimensie.	
  Zo	
  komt	
  Hij	
  die	
  
tegenover	
  ons	
  is	
  ook	
  in	
  ons,	
  vervult	
  Hij	
  ons.	
  Als	
  Hij	
  niet	
  iemand	
  anders	
  dan	
  wij	
  zou	
  zijn,	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9	
  Ik	
   gebruik	
   hier	
   steeds	
   het	
  moderne	
   persoonsbegrip,	
   niet	
   te	
   verwarren	
  met	
   het	
   persoonsbegrip	
   uit	
   de	
  
systematische	
  traditie:	
  ‘tres	
  personae’.	
  Dat	
  heeft	
  een	
  volstrekt	
  andere,	
  ook	
  nog	
  in	
  de	
  geschiedenis	
  telkens	
  
verschuivende	
   betekenis,	
   uiteraard	
   in	
   de	
   buurt	
   van	
   het	
   Griekse	
   ‘hypostase’,	
   iets	
   als	
   een	
   ‘zelfstandig	
  
individualiteits	
  principe’.	
  



schieten	
  we	
  met	
  het	
  ‘in	
  ons’	
  komen	
  en	
  ons	
  vervullen,	
  met	
  deïficatie,	
  niet	
  veel	
  op!	
  Dan	
  is	
  
Adam	
  nog	
  steeds	
  alleen!	
  En	
  tot	
  slot	
  heeft	
  deïficatie	
  ook	
  een	
  1)	
  ontologische	
  dimensie,	
  het	
  
‘in	
   Hem	
   geschapen	
   zijn’:	
   als	
   Hij	
   in	
   ons	
   komt,	
   komt	
   Hij	
   ‘tot	
   het	
   zijne’.	
   Onze	
   ware	
  
scheppingsaard,	
   als	
   op	
  Hem	
   gericht	
   en	
   in	
   Hem	
   gefundeerd,	
  wordt	
   door	
   de	
   verlossing	
  
bevrijd,	
   niet	
   toegevoegd;	
   we	
  worden	
  wie	
  we	
   bedoeld	
  waren	
   te	
   zijn.	
   Deze	
   drievoudige	
  
deïficatie,	
  hier	
  uiteraard	
  alleen	
  maar	
  aangeduid,	
  is	
  essentieel	
  voor	
  het	
  christelijk	
  geloof.	
  
En	
  zij	
  is	
  alleen	
  maar	
  zichzelf,	
  als	
  de	
  drievoudige	
  begrenzing	
  intact	
  blijft.	
  Deze	
  drievuldige	
  
deïficatie	
  met	
  haar	
  drievoudige	
  begrenzing	
  heeft	
  voor	
  de	
  kerk	
  ook	
  altijd	
  de	
  bedding	
  voor	
  
haar	
   eigen	
   mystiek	
   gegeven.	
   Zonder	
   de	
   drievoudige	
   begrenzing	
   krijg	
   je	
   niet	
   meer	
  
deïficatie	
   maar	
   implodeert	
   deïficatie	
   tot	
   meer	
   van	
   dezelfde	
   lamlendige	
   Adamitische	
  
eenzaamheid;	
  de	
  scheidslijn	
  tussen	
  ware	
  mystiek	
  en	
  narcisme	
  is	
  absoluut,	
  maar	
  in	
  onze	
  
gevallen	
   werkelijkheid	
   tegelijk	
   ook	
   uiterst	
   dun.	
   Passeert	
   men	
   die	
   drievoudige	
  
begrenzing,	
   tegenwoordig	
   vaak	
   op	
   vleugels	
   van	
   een	
   apophatische	
   taalvisie	
   gekoppeld	
  
aan	
  een	
  Heideggeriaanse	
  ontologie,	
  dan	
  moet	
  de	
  kerk	
  inderdaad	
  mondig	
  ‘nee’	
  zeggen.10	
  
Plotinus	
  is	
  per	
  slot	
  van	
  rekening	
  ook	
  nooit	
  Christen	
  geworden.	
  Hij	
  nam	
  daarin	
  zijn	
  eigen	
  
denken	
  en	
  dat	
  van	
  de	
  kerk	
  serieus.	
  	
  
	
  
	
  
Chantepie	
  de	
  la	
  Saussaye	
  over	
  vrijheid	
  en	
  gezag:	
  kompasnaald	
  en	
  pool	
  
De	
  kerk	
  moet	
  mondig	
  zijn,	
  zei	
  ik	
  dus.	
  Zo	
  mondig	
  dat	
  de	
  kerk	
  op	
  de	
  één	
  of	
  andere	
  manier	
  
haar	
   belijdenis	
   moet	
   handhaven?	
   Veel	
   mensen	
   wijzen	
   dat	
   af:	
   ze	
   associëren	
   dat	
   met	
  
machtsmisbruik,	
   dogmatisme	
   en	
   onvrijheid.	
   De	
   regering	
   in	
   de	
   kerk	
   wordt	
   in	
  
toenemende	
  mate	
  gemodelleerd	
  naar	
  de	
  liberale	
  regering	
  in	
  de	
  staat.	
  Liberale	
  vrijheid	
  is	
  
het	
  hoogste	
  goed,	
  niet	
  alleen	
  in	
  de	
  staat	
  maar	
  ook	
  in	
  de	
  kerk.	
  

Daniël	
  Chantepie	
  de	
  la	
  Saussaye	
  (1818-­‐1874),	
  voorman	
  van	
  wat	
  wordt	
  genoemd	
  
de	
   ‘ethische	
   theologie’,	
   had	
  wat	
  dit	
  betreft	
   een	
  ander	
   spoor.11	
  Het	
   is	
  waar,	
  de	
  ethische	
  
theologie	
  associëren	
  haar	
  bewonderaars	
  met	
  een	
   ‘strijd	
  met	
   louter	
  zedelijke	
  middelen’	
  
vanuit	
  de	
  kracht	
  van	
  woord	
  en	
  geduld;	
  haar	
  tegenstanders	
  verbinden	
  haar	
  met	
  halfheid	
  
en	
   slapte.	
   Dit	
   beeld	
   heeft	
   erg	
   veel	
   invloed	
   in	
   de	
   Protestantse	
   kerk	
   tot	
   op	
   de	
   dag	
   van	
  
vandaag,	
  maar	
  verdient	
  –	
  zo	
  zal	
   ik	
  betogen	
  –	
  bijstelling.	
  De	
  echte	
  La	
  Saussaye	
  had	
  een	
  
uiterst	
  rijke,	
  nog	
  steeds	
  actuele	
  visie.	
  Hij	
  zag	
  dat	
  vrijheid	
  en	
  gezag	
  elkaars	
  complement	
  
zijn,	
  zoiets	
  als	
  een	
  kompasnaald	
  en	
  de	
  pool.	
  Het	
  gezag	
  van	
  de	
  Kerk,	
  als	
  zij	
  haar	
  belijden	
  
handhaaft,	
  is	
  de	
  mondigheid	
  van	
  de	
  kerk.	
  Dit	
  mondig	
  gezag	
  is	
  juist	
  nodig	
  omwille	
  van	
  de	
  
vrijheid,	
   ook	
   in	
   de	
   academie.	
   De	
   echte	
   vrijheid	
   hervinden	
   wij	
   immers	
   alleen	
   aan	
   de	
  
voeten	
   van	
   de	
   Heer?	
   De	
   vrijheidsidealen	
   van	
   de	
   Verlichting	
   wijzen	
   echter	
   een	
   heel	
  
andere	
  kant	
  op:	
  daar	
  draait	
  het	
  om	
  ‘vrijheid	
  van’.	
  Maar	
  vrij	
  waarvan?	
  Dat	
  maken	
  wij	
  zelf	
  
wel	
  uit:	
  autonomie!	
  Vrij	
  van	
  het	
  gezag	
  van	
  de	
  kerk	
  bijvoorbeeld.	
  Maar	
  daarmee	
  raakt	
  de	
  
kompasnaald	
   haar	
   pool	
   kwijt,	
   Adam	
   zijn	
   doel.	
   Het	
   gevolg	
   is	
   een	
   op	
   drift	
   geraakte	
  
samenleving,	
  leegte	
  en	
  richtingloosheid	
  in	
  de	
  harten:	
  de	
  massa	
  die	
  weerloos	
  ten	
  prooi	
  is	
  
aan	
  iedere	
  afgod	
  en	
  verslaving	
  die	
  zich	
  opdringt.	
  	
  

La	
   Saussaye	
   had	
   scherp	
   door	
   dat	
   het	
   vrijheidsbegrip	
   van	
   de	
   Verlichting	
   in	
   de	
  
reglementenkerk	
  van	
  1816	
  heerste.	
  Het	
  was	
  in	
  zijn	
  ogen	
  een	
  kerk	
  waar	
  de	
  ‘sokratische	
  
leermethode’	
  heerste.	
  Zo	
  verspeelde	
  de	
  kerk	
  haar	
  mondigheid.	
  Als	
  Christus	
  wordt	
  gezien	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10	
  Zie	
  voor	
  een	
  systematisch	
  overzicht	
   rond	
  deze	
   thematiek	
  Maarten	
  Wisse,	
    Trinitarian	
  Theology	
  beyond	
  
Participation :	
    Augustine's	
   De	
   Trinitate	
   and	
   Contemporary	
   Theology;	
   voor	
   een	
   kritiek	
   van	
   en	
   alternatief	
  
voor	
  de	
  Heideggeriaanse	
  ontologie	
  mijn	
  ‘Duns	
  Scotus’	
  univocity’	
  (a.w.).                                                                                                      	
  
11	
  Zie	
  hiervoor	
  uitgebreider	
  mijn:	
  ‘De	
  mondigheid	
  van	
  de	
  kerk,	
  Ecclesiologische	
  inzichten	
  van	
  D.	
  Chantepie	
  
de	
   la	
   Saussaye	
   geactualiseerd	
   voor	
   het	
   colloquium	
   in	
   de	
   Protestantse	
   Kerk	
   in	
   Nederland.’	
   In:	
   Kerk	
   &	
  
Theologie	
  60/2	
  (2009)	
  121-­‐141.	
  Ook	
  te	
  vinden	
  op	
  mijn	
  blog:	
  https://labooy.wordpress.com	
  



als	
  de	
  socratische	
  leraar	
  van	
  de	
  mensheid	
  wordt	
  de	
  waarheid	
  geboren	
  uit	
  dat	
  wat	
  in	
  elk	
  
individu	
  in	
  de	
  knop	
  al	
  aanwezig	
  is;	
  het	
  hoeft	
  alleen	
  nog	
  maar	
  ontketend	
  te	
  worden.	
  	
  

	
  
Geen	
  belijdenis	
  is	
  hier	
  denkbaar,	
  want	
  er	
  is	
  geen	
  geloof;	
  er	
  is	
  een	
  ingenomen	
  zijn	
  
met	
  de	
  voortreffelijkheid	
  der	
  menschelijke	
  natuur,	
  dat	
  men	
  geloof	
  noemt;	
  maar	
  
de	
  menschheid	
   die	
   voor	
   haar	
   geloof	
   geen	
   ander	
   voorwerp	
   heeft	
   dan	
   zich	
   zelve	
  
heeft	
  geen	
  geloof.	
  Het	
   subjekt	
  vernietigt	
  het	
  objekt,	
  wanneer	
  het	
   subjekt	
  objekt	
  
wordt.12	
  

	
  
Profetische	
  woorden!	
  La	
  Saussaye	
  gaat	
  dan	
  door	
  over	
  de	
  belijdenis:	
  ‘De	
  belijdenis	
  is	
  het	
  
teeken	
   dat	
   de	
   menschheid	
   gemeente	
   Gods	
   is	
   geworden,	
   dat	
   zij	
   haren	
   God	
   niet	
   meer	
  
zoekt,	
  maar	
  Hem	
  gevonden	
  heeft.’	
  Leervrijheid,	
  feitelijk	
  aanwezig	
  in	
  zijn	
  kerk,	
  aanvaardt	
  
hij	
  dan	
  ook	
  als	
  een	
  ‘kastijding’.	
  13	
  Hij	
  aanvaardt	
  het	
  met	
  de	
  ‘lijdelijkheid	
  van	
  het	
  geduld,	
  
van	
  het	
  geloof,	
  van	
  de	
  hoop…’.	
  
	
   En	
  hier	
  komen	
  we	
  bij	
  het	
  vertekende	
  beeld	
  van	
  La	
  Saussaye:	
  die	
   lijdelijkheid	
   is	
  
beeldbepalend	
   voor	
   hem	
   geworden.	
   En	
   inderdaad	
   was	
   La	
   Saussaye,	
   net	
   als	
   Gunning,	
  
tegen	
  de	
  juridische	
  benadering	
  van	
  o.a.	
  Groen	
  van	
  Prinsterer,	
  de	
  voorman	
  van	
  de	
  latere	
  
confessionelen.	
  Maar	
  de	
  term	
   ‘juridisch’	
  had	
  toen	
  een	
  andere	
   lading	
  dan	
  nu.	
  Als	
  wij	
  La	
  
Saussaye	
   lezen	
   denken	
   we	
   al	
   snel	
   dat	
   hij	
   zich	
   verzet	
   tegen	
   strikt	
   kerk-­‐juridische	
  
procedures.	
  Dit	
  is	
  echter	
  een	
  misvatting:	
  het	
  woord	
  ‘juridisch’	
  was	
  voor	
  La	
  Saussaye	
  en	
  
zijn	
  tijdgenoten	
  verbonden	
  met	
  de	
  gezagsuitoefening	
  door	
  de	
  staat.	
  En	
  dat	
  kon	
  ver	
  gaan,	
  
tot	
  en	
  met	
  sabels	
  en	
  de	
  gevangenis.	
  Immers,	
  in	
  1834,	
  La	
  Saussaye	
  was	
  toen	
  zestien	
  jaar	
  
oud,	
  draaide	
  Hendrik	
  De	
  Cock	
  de	
  gevangenis	
  in.	
  Dat	
  is	
   ‘juridisch’	
  voor	
  La	
  Saussaye,	
  dat	
  
was	
  de	
  ‘tolerantie’	
  van	
  de	
  modèrne	
  richting	
  in	
  de	
  kerk,	
  daar	
  richtte	
  hij	
  zijn	
  pijlen	
  op:	
  dat	
  
de	
  kerk	
  de	
  hulp	
  van	
  de	
  koning	
  en	
  zijn	
  politiemacht	
   inroept,	
  niet	
  de	
  hulp	
  van	
  de	
  echte	
  
Koning.	
  Zo	
  zegt	
  hij	
  in	
  1854:	
  
	
  

Wij	
   meenen	
   dat	
   de	
   bestaande	
   leervrijheid	
   geen	
   regt	
   daarstelt;	
   dat	
   kerkelijke	
  
personen	
  en	
  besturen,	
  volgens	
  goddelijk	
  en	
  menschelijk	
  regt,	
  in	
  de	
  eerste	
  plaats	
  
verpligt	
  zijn,	
  de	
  leer	
  der	
  Kerk	
  te	
  handhaven,	
  zal	
  de	
  Kerk	
  niet	
  ontbonden	
  worden,	
  
het	
   gansche	
   liturgisch	
   gedeelte	
   van	
   haar	
   eeredienst	
   niet	
   tot	
   een	
   blooten	
   vorm	
  
verlaagd,	
  en	
  de	
  plegtige	
  bevestiging	
  in	
  kerkelijke	
  ambten	
  niet	
  tot	
  een	
  ontstichting	
  
in	
   plaats	
   van	
   tot	
   stichting	
   der	
   gemeente	
   strekken.	
   Evenwel	
   wenschen	
   wij	
   alle	
  
onze	
  overtuigingen…	
  alleen	
  gevestigd	
  te	
  zien	
  op	
  zedelijken	
  weg,	
  en	
  verwerpen	
  dus	
  
alle	
   inmenging	
   van	
   staatsgezag	
   tot	
   handhaving	
   der	
   eigenaardigheid	
   der	
  
Hervormde	
  Kerk,	
  als	
  behoorende	
  tot	
  een	
  vervlogen	
  tijdsbedeling	
  en	
  strijdig	
  met	
  
de	
  zelfstandigheid	
  der	
  Kerk.14	
  	
  

	
  
Consequent	
  verzet	
  hij	
  zich	
  dus	
  tegen	
  staatsmacht.	
  Dat	
  is	
   ‘juridisch’	
  voor	
  hem,	
  zoals	
  het	
  
dat	
   ook	
   was	
   voor	
   Groen,	
   zijn	
   opponent	
   op	
   dit	
   punt.	
   Maar	
   La	
   Saussaye	
   heeft	
   ook	
  
gedroomd	
  van	
  een	
  andere	
  situatie,	
  dat	
  blijkt	
  uit	
  deze	
  passage	
  uit	
  1858:	
  	
  
	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12	
  VW	
  I,	
  243.	
  
13	
  Hij	
  wil	
   leervrijheid	
   ‘zoo	
  als	
  wij	
  een	
  kwaad	
  willen	
  dat	
  God	
  over	
  ons	
  gehengt,	
  een	
  kastijding,	
  die	
  Hij	
  ons	
  
toezendt…’.	
  ‘Opmerkingen	
  omtrent	
  de	
  vraag:	
  “Wat	
  is	
  getrouwheid	
  ….?”’,	
  VW	
  I,	
  180.	
  La	
  Saussaye	
  is	
  dus	
  geen	
  
voorstander	
  van	
  vrijzinnigheid	
  ‘als	
  iets	
  goeds,	
  als	
  een	
  normalen	
  toestand	
  der	
  kerk.	
  Dit	
  ware	
  onzinnig.’	
  Hij	
  
is	
  van	
  mening	
  dat	
  ‘leervrijheid,	
  d.i.	
  vrijheid	
  om	
  te	
  leeren	
  wat	
  men	
  goed	
  vindt,	
  gelijk	
  staat	
  met	
  ontbinding	
  
der	
  kerkgemeenschap.’	
  (VW	
  I,	
  180)	
  	
  
14	
  In:	
  ‘Wat	
  bedoelen	
  wij	
  met	
  de	
  leuze	
  ‘Ernst	
  en	
  Vrede’?	
  In	
  VW	
  I,	
  170.	
  Cursivering	
  van	
  leervrijheid	
  van	
  L.S.,	
  
de	
  tweede	
  cursivering	
  van	
  mij.	
  	
  



‘handhaving	
  van	
  de	
  belijdenis	
  zou	
  alleen	
  mogelijk	
  zijn	
  ‘door	
  kerkbesturen,	
  uit	
  den	
  
boezem	
   der	
   gemeente	
   ontstaan,	
   door	
   haar	
   zelve	
   gekozen	
   en	
   dus	
   in	
   haar	
  
geworteld.’15	
  

	
  
En	
  dat	
   is	
  voor	
  de	
  Hervormde	
  kerk	
  na	
  1951,	
   toen	
  de	
  nieuwe	
  kerkorde	
  tot	
  stand	
  kwam,	
  
het	
   geval.	
   Het	
   is	
   ook	
   de	
   situatie	
   voor	
   de	
   Protestantse	
   Kerk	
   na	
   2004:	
   wij	
   hebben	
   nu	
  
‘kerkbesturen,	
   uit	
   den	
   boezem	
   der	
   gemeente	
   ontstaan’.	
   Daarom	
   roep	
   ik	
   op	
   tot	
  
mondigheid	
  van	
  die	
  kerkbesturen,	
  uit	
  den	
  boezem	
  der	
  gemeente	
  ontstaan.	
  Wordt	
  wat	
   je	
  
bent,	
   de	
   kompasnaald	
   vraagt	
   om	
   de	
   pool!16	
  Ook	
   de	
   ethische	
   theologie,	
   die	
   een	
   grote	
  
invloed	
  heeft	
   gehad	
  op	
  wat	
  we	
  wel	
  noemden	
  de	
   ‘midden	
  orthodoxie’,	
   roept	
  op	
   tot	
  die	
  
mondigheid.	
  En	
  die	
  mondigheid	
  gold	
  dan	
  juist	
  voor	
  de	
  ethischen	
  ook	
  in	
  de	
  Universiteit:	
  
de	
   ethische	
   theologie	
  werkte	
   namelijk	
   niet	
  met	
   een	
   boedelscheiding	
   tussen	
   geloof	
   en	
  
wetenschap.	
   Zij	
   stond	
   open	
   voor	
   de	
  wetenschap	
   en	
   liet	
   de	
  wetenschap	
   niet	
   achter	
   in	
  
Egypte17 :	
   zij	
   werd	
   als	
   het	
   goud	
   van	
   de	
   Egyptenaren	
   meegenomen.	
   In	
   het	
   diepe	
  
vertrouwen	
  dat	
  de	
  vrees	
  voor	
  God	
  het	
  begin	
  van	
  alle	
  wijsheid	
  is;	
  dat	
  juist	
  dit	
   ‘beginsel’	
  
de	
  intellectuele	
  bloei	
  en	
  vrijheid	
  opent.	
  We	
  mogen	
  daarbij	
  aantekenen	
  dat	
  het	
  seculiere	
  
denken	
  in	
  hun	
  eeuw	
  naar	
  mijn	
  mening	
  imposanter	
  was:	
  het	
  was	
  werkelijk	
  een	
  ‘Sanherib	
  
voor	
   de	
   poorten	
   van	
   Jeruzalem’.18	
  De	
   apologie	
   is	
   tegenwoordig	
   rijker,	
   de	
   wetenschap	
  
van	
  de	
  exegese	
  verder	
  en	
  nauwkeuriger.	
  Bij	
  deze	
  toenemende	
  precisie	
  krijgt	
  Sanherib,	
  
zo	
  meen	
  ik,	
  minder	
  kans.19	
  
	
  
	
  
Blus	
  de	
  Geest	
  niet	
  uit	
  
In	
  1868	
  sprak	
  de	
  synode	
  uit	
  dat	
  de	
  prediking	
  van	
  Ds.	
  Zaalberg,	
  die	
  de	
  opstanding	
  van	
  
Christus	
  had	
  ontkend,	
   ‘niet	
  geoordeeld	
  kan	
  worden	
  in	
  strijd	
  te	
  zijn	
  met	
  de	
  geest	
  en	
  de	
  
beginselen	
  van	
  de	
  belijdenis	
  der	
  Nederlandse	
  Hervormde	
  Kerk’.	
  Gunning	
  was	
  geschokt.	
  
Maar	
   ook	
   nu	
   riep	
   hij	
   op	
   om	
   het	
   synodale	
   verband	
   niet	
   te	
   verlaten,	
   de	
   kerk	
   niet	
   te	
  
verbrokkelen.	
   Gepassioneerd	
   roept	
   hij	
   uit:	
   ‘Uw	
   hart	
   is	
   ontroerd,	
   en	
   de	
   Heilige	
   Geest	
  
spreekt	
  in	
  de	
  gemeente	
  zijn	
  bedroefdheid	
  uit,	
  getuigt	
  dat	
  men	
  Hem	
  weerstaat,	
  beledigt.	
  
Ik	
  vermaan	
  u,	
  dat	
  vuur	
  niet	
  uit	
  te	
  blussen.’	
  (1	
  Thess.	
  5:	
  19)	
  Hij	
  roept	
  dan	
  op	
  om	
  die	
  Geest	
  
te	
  verstaan	
  en	
   te	
  handelen	
  met	
  ootmoed,	
  waardigheid	
  en	
  kracht.20	
  Ootmoed	
  want	
  hun	
  
zonde	
  is	
  onze	
  zonde;	
  waardigheid	
  en	
  dus	
  geen	
  partijschap	
  of	
  bitterheid;	
  kracht	
  is	
  weer	
  
diezelfde	
  mondigheid	
  van	
  de	
  ‘diepgeschokte’	
  gemeente	
  en	
  kerkenraad.	
  Juist	
  ook	
  voor	
  de	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15	
  In	
   ‘Verdediging	
   van	
   de	
   ethisch-­‐irenische	
   richting’,	
  VW	
   I,	
   465	
   noot	
   6.	
   In	
   gedachtewisseling	
  met	
   de	
   La	
  
Saussaye-­‐kenner	
  H.	
  Veldhuis	
  gaf	
  deze	
  aan	
  dat	
  hij	
  dit	
  niet	
  met	
  mij	
  eens	
  was;	
  dat	
  deze	
  zinsnede	
  in	
  de	
  geest	
  
van	
   La	
   Saussaye	
   zo	
   uitgelegd	
   moet	
   worden	
   dat	
   er	
   alleen	
   van	
   handhaving	
   sprake	
   kan	
   zijn	
   tussen	
   een	
  
kerkenraad	
  en	
  de	
  te	
  beroepen	
  eigen	
  predikant.	
  Ik	
  stem	
  uiteraard	
  in	
  dat	
  dit	
  voor	
  L.S.	
  uiterst	
  belangrijk	
  was:	
  
als	
  wij	
  dan	
  moeten	
  leven	
  onder	
  de	
  kastijding	
  van	
  de	
  leervrijheid,	
  dan	
  moet	
  er	
  wel	
  ‘hoorvrijheid’	
  zijn!	
  Maar	
  
waarom	
   heeft	
   L.S.	
   het	
   dan	
   niet	
   zo	
   aangeduid	
   in	
   de	
   bewuste	
   passage?	
   De	
   passage	
   is	
   veel	
   breder	
  
geformuleerd.	
   Veldhuis	
   heeft	
   mij	
   nog	
   niet	
   met	
   een	
   verder	
   argument	
   voor	
   deze	
   ‘versmalde	
   toepassing’	
  
overtuigd.	
  	
  
16	
  Wie	
  de	
  belijdenis	
  wil	
  handhaven	
  zal	
  misschien	
  wel	
  mensen	
  kwetsen.	
  La	
  Saussaye	
  zei:	
  de	
  kerk	
  weert	
  de	
  
wereld	
  af	
  ‘om	
  haar	
  te	
  kwetsen,	
  zij	
  kwetst	
  haar	
  om	
  haar	
  te	
  trekken.’	
  	
  
17	
  Zo	
  terecht	
  opgemerkt	
  door	
  R.	
  Benjamins	
  in	
  Een	
  en	
  Ander,	
  zie	
  verder	
  echter	
  noot	
  24	
  (dit	
  artikel).	
  
18	
  Naar	
   2	
   Kon.	
   18,	
   zie	
   Gunning,	
   ‘Geloofloze	
   wetenschap	
   is	
   blind	
   bijgeloof’,	
  VW	
  1,	
   331.	
   Is	
   het	
  misschien	
  
vanwege	
  dat	
  imposante	
  dat	
  Gunning	
  in	
  mijn	
  ogen	
  soms	
  wel	
  een	
  beetje	
  al	
  te	
  zeker	
  en	
  bombastisch	
  klinkt	
  in	
  
dit	
  hier	
  genoemd	
  artikel?	
  
19	
  Zie	
  bijvoorbeeld	
  het	
  oeuvre	
  van	
  N.T.	
  Wright:	
  Christian	
  Origins	
  and	
  the	
  Question	
  of	
  God,	
  Vol.	
  I	
  –	
  IV.	
  Voor	
  
de	
   wijsbegeerte	
   bijvoorbeeld	
   de	
   revolutie	
   verbonden	
   met	
   de	
   naam	
   van	
   Alvin	
   Plantinga.	
   Voor	
   het	
  
historisch	
  denken	
  wijs	
  ik	
  op	
  het	
  baanbrekende	
  werk	
  van	
  Ewald	
  Mackay,	
  a.w..	
  	
  
20	
  ‘Blus	
  de	
  Geest	
  niet	
  uit’,	
  VW	
  1,	
  303-­‐312.	
  



wereld,	
  zo	
  zou	
  Gunning	
  zeggen.	
  De	
  wereld	
  heeft	
  niets	
  aan	
  een	
  kerk	
  die	
  een	
  slappe	
  kopie	
  
van	
  haarzelf	
  is	
  geworden.	
  ‘Verliest	
  de	
  wereld	
  alom	
  het	
  spoor	
  van	
  de	
  hoogste	
  en	
  heiligste	
  
beginselen,	
  zo	
  behoort	
  zij	
  zich	
  naar	
  de	
  kerk	
  weer	
  te	
  kunnen	
  oriënteren’.21	
  	
  
	
   Het	
   is	
   nog	
   steeds	
   gangbaar	
   om	
   het	
   belijdend	
   karakter	
   van	
   de	
   kerkorde	
   niet	
  
serieus	
  te	
  nemen.	
  Wat	
  de	
  synode	
  toen	
  deed	
  rond	
  Zaalberg	
   is	
  niet	
  voorbij,	
  ondanks	
  het	
  
feit	
  dat	
  we	
  al	
  sinds	
  1951	
  kerkordelijk	
  gezien	
  geen	
  geknechte	
  ambtelijke	
  vergaderingen	
  
meer	
  hebben.	
  Men	
  kan	
  hierbij	
  over	
  het	
  colloquium	
  spreken	
  maar	
  ik	
  concentreer	
  me	
  nu	
  
op	
  de	
  docenten	
  van	
  de	
  PThU.	
  Hen	
  wordt	
  dit	
  gevraagd	
  in	
  de	
  kerkorde:	
  art.	
  13:	
  6.	
  422:	
  
	
  

Degene	
  die	
  naar	
  het	
  bepaalde	
  in	
  dit	
  artikel	
  tot	
  hoogleraar	
  of	
  docent	
  is	
  benoemd,	
  
belooft	
  voorafgaand	
  aan	
  het	
  tijdstip	
  waarop	
  die	
  benoeming	
  ingaat,	
  ten	
  overstaan	
  
van	
  het	
  moderamen	
  van	
  de	
  generale	
  synode	
  dat	
  betrokkene	
  bij	
  de	
  arbeid	
  aan	
  de	
  
opleiding	
  en	
  vorming	
  van	
  de	
  predikanten	
  zich	
  naar	
  artikel	
  I	
  van	
  de	
  kerkorde	
  zal	
  
bewegen	
   in	
   de	
   weg	
   van	
   het	
   belijden	
   van	
   de	
   kerk,	
   het	
   opzicht	
   van	
   de	
   kerk	
  
aanvaardt,	
  zich	
  zal	
  onderwerpen	
  aan	
  de	
  regelen	
  van	
  de	
  orde	
  van	
  de	
  kerk	
  en	
  zal	
  
medewerken	
   aan	
   de	
   opbouw	
   van	
   de	
   kerk	
   als	
   gestalte	
   van	
   de	
   ene	
   heilige,	
  
apostolische	
  en	
  katholieke	
  of	
  algemene	
  christelijke	
  Kerk.	
  	
  

	
  
Dit	
  is,	
  net	
  als	
  de	
  proponentsformule	
  bij	
  het	
  colloquium,	
  een	
  zeer	
  inhoudsvolle	
  formule.	
  
Als	
  mensen	
   beweren	
   ‘voorbij	
   het	
   theïsme	
   te	
   zijn’,	
   de	
   verzoening	
   in	
   Christus,	
   de	
   Drie-­‐
eenheid	
  of	
  de	
   incarnatie	
   loochenen,	
  kan	
  men	
  deze	
  vraag	
  niet	
  beamen.	
  Wie	
  zegt	
  dat	
   ‘de	
  
oude	
  geloofstaal	
  niet	
  meer	
  werkt’	
  kan	
  toch	
  niet	
  tegelijk	
  die	
  oude	
  geloofstaal	
  beamen?23	
  
Wie	
   op	
   een	
   zo	
   fundamentele	
   ‘zoektocht	
   naar	
   een	
   nieuwe	
   geloofstaal’	
   gaat,	
   verlaat	
  
daarmee	
  toch	
  ‘de	
  weg	
  van	
  het	
  belijden	
  van	
  de	
  kerk’?	
  La	
  Saussaye	
  is	
  hierover	
  bijzonder	
  
streng:	
  	
  
	
  

Ja,	
  ook	
  wij	
  gelooven	
  dat,	
  wanneer	
  men	
  met	
  het	
  onfeilbaar	
  gezag	
  der	
  H.S.,	
  tevens	
  
hare	
   meest	
   kenschetsende	
   leerstukken	
   als	
   de	
   Godheid	
   des	
   Zoons,	
   de	
  
schuldverzoening	
   door	
   zijn	
   bloed,	
   en	
   om	
   alles	
   in	
   één	
   punt	
   zaam	
   te	
   trekken,	
   de	
  
drie-­‐eenheid	
  Gods,	
  als	
  waarin	
  zich	
  alle	
  heilswaarheden	
  concentreren	
  en	
  waarop	
  
zij	
   uitlopen,	
   verwerpt,	
  men	
  met	
   de	
   Hervormde	
   ja	
  met	
   de	
   christelijke	
   kerk,	
   ten	
  
minste	
   wat	
   de	
   leer	
   betreft,	
   breekt,	
   en,	
   zonder	
   iemand	
   te	
   willen	
   beoordelen,	
  
erkennen	
  wij	
  gaarne	
  geen	
  begrip	
   te	
  hebben	
  van	
  de	
  goede	
   trouw	
  die	
  meent	
  met	
  
deze	
   verwerping	
   evenwel	
   de	
   onderteekening	
   onzer	
   formulieren	
   te	
   kunnen	
  
vereenigen.’24	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21	
  ‘Blus	
  de	
  Geest	
  niet	
  uit’,	
  VW	
  1,	
  307.	
  
22	
  versie	
  2013	
  van	
  internet.	
  
23	
  Busken	
  Huet,	
  die	
  met	
  Pierson	
  de	
  kerk	
  verliet,	
  hekelt	
  het	
  feit	
  dat	
  Réville	
  hem	
  en	
  Pierson	
  verweet	
  dat	
  ze	
  
geen	
  oog	
  zouden	
  hebben	
  voor	
  ‘la	
  continuité	
  substantielle	
  des	
  choses	
  à	
  travers	
  le	
  changement	
  des	
  accidents.’	
  
Cd.	
  Busken	
  Huet,	
  Ongevraagd	
  Advies,	
  Haarlem	
  1866,	
  18.	
  Bij	
  mij	
  komt	
  ook	
  altijd	
  dit	
  bezwaar	
  bovendrijven	
  
bij	
   alle	
   eigentijdse	
   verdedigers	
   van	
   de	
   ‘continuité	
   substantielle	
   des	
   choses	
   à	
   travers	
   le	
   changement	
   des	
  
accidents’:	
  je	
  ondermijnt	
  daarmee	
  ergens	
  de	
  hele	
  theologie	
  studie,	
  die	
  immers	
  gericht	
  is	
  op	
  het	
  leren	
  zien	
  
van	
  onderscheid	
   in	
   betekenis.	
   Tussen	
  bv.	
   het	
  Hebreeuwse	
   ‘olam	
  haba’	
   en	
  het	
  Nederlandse	
   ‘eeuwigheid’,	
  
tussen	
   persona	
   (triniteitsleer)	
   en	
   (modern)	
   persoon.	
   Kunnen	
   we	
   ook	
   de	
   studie	
   Hebreeuws	
   verder	
  
afschaffen	
  vanwege	
  de	
  ‘continuité	
  substantielle	
  des	
  choses	
  à	
  travers	
  le	
  changement	
  des	
  accidents’?	
  	
  
24	
  In	
  ‘Opmerkingen	
  omtrent	
  de	
  vraag:	
  “Wat	
  is	
  getrouwheid	
  ….?”’,	
  VW	
  I,	
  177.	
  Het	
  heeft	
  mij	
  dus	
  ook	
  verbaasd	
  
dat	
  een	
  vertegenwoordiger	
  van	
  de	
  vrijzinnige	
  richting	
  als	
  Benjamins	
  zich	
  (mede)	
  beroept	
  op	
  de	
  ethische	
  
traditie.	
   De	
   inzet	
   van	
   de	
   vrijzinnige	
   theologie	
   en	
   die	
   van	
   de	
   ethische	
   theologie	
   zijn	
   onverenigbaar.	
   Zijn	
  
bewering	
   houdt	
   verband	
   met	
   het	
   gekozen	
   hoofdselectiecriterium	
   in	
   zijn	
   Een	
   en	
   Ander.	
   Het	
  
hoofdselectiecriterium	
  in	
  Een	
  en	
  Ander	
  is	
  iets	
  als	
  (mijn	
  karakterisering):	
  stelt	
  een	
  denker	
  zich	
  open	
  voor	
  het	
  
(eventuele)	
  tegoed	
  van	
  de	
  Verlichting	
  of	
  sluit	
  hij	
  zich	
  op	
  in	
  een	
  fort	
  van	
  orthodoxie?	
  Zo	
  komen	
  de	
  ethischen	
  



	
  
Zeker,	
   er	
   is	
   een	
   soort	
   gewoonterecht	
   ontstaan	
   om	
   de	
   belofte	
   te	
   beamen	
   (ook	
   het	
  
colloquium	
  moet	
  men	
  in	
  dit	
  verband	
  noemen).	
  We	
  zijn	
  daaraan	
  al	
  twee	
  eeuwen	
  gewend	
  
(1816-­‐2016),	
  het	
  verhaal	
   rond	
  Zaalberg	
   is	
  daar	
  een	
  wrang	
  voorbeeld	
  van.	
  Wij	
   in	
  onze	
  
tijd	
   zullen	
   daarom	
  misschien	
   toch	
   iets	
  meer	
   begrip	
   kunnen	
   opbrengen	
   aangaande	
   de	
  
goede	
  trouw	
  van	
  individuen	
  dan	
  La	
  Saussaye	
  in	
  1854.	
  Maar	
  des	
  te	
  scherper	
  manifesteert	
  
zich	
   dan	
   dat	
   het	
   dit	
   gewoonterecht	
   zelf	
   is,	
   dat	
   mensen	
   in	
   deze	
   onmogelijke	
   morele	
  
spagaat	
  plaatst.	
  Het	
  gewoonterecht	
  kan	
  dan	
  ook	
  de	
  toets	
  der	
  kritiek	
  niet	
  doorstaan.25	
  En	
  
daarom	
   roep	
   ik	
   op:	
   blus	
   de	
   Geest	
   niet	
   uit	
   die	
   ‘in	
   de	
   gemeente	
   getuigt	
   dat	
   men	
   Hem	
  
weerstaat.’	
   Blus	
   de	
   Geest	
   niet	
   uit	
   en	
   blijf	
   handelen	
   met	
   ‘ootmoed,	
   waardigheid	
   en	
  
kracht’.	
  Ik	
  richt	
  me	
  daarbij	
  op	
  de	
  PThU	
  en	
  ook	
  op	
  de	
  ambtsdragers	
  van	
  een	
  kerk	
  waarin	
  
de	
  Geest	
  van	
  de	
  voor	
  ons	
  gekruisigde	
  Heer	
  waait:	
  wees	
  ootmoedig,	
  waardig	
  en	
  mondig!	
  	
  
	
  
Tot	
  slot:	
  dat	
  zij	
  allen	
  één	
  zijn	
  
Er	
  zijn	
  de	
  laatste	
  tijd	
  verschillende	
  hoopvolle	
  lichtpuntjes	
  als	
  het	
  gaat	
  om	
  de	
  eenheid	
  van	
  
de	
  kerk.	
  Als	
  dankbaar	
  moment	
  noem	
  ik,	
  ondanks	
  pijn	
  waar	
   ik	
  ook	
  van	
  weet,	
  uiteraard	
  
2004:	
  de	
  vorming	
  van	
  de	
  Protestantse	
  Kerk.	
  Voorts	
  zien	
  we	
  een	
  oecumenische	
  tendens	
  
bij	
  de	
  kleinere	
  kerken	
  van	
  gereformeerde	
  gezindte.	
  Verder	
  is	
  er	
  de	
  Nationale	
  Synode.	
  	
  

Bij	
  alle	
  afsplitsingen	
  van	
  de	
  moederkerk	
  sinds	
  1816	
  kwam	
  de	
  scheuring	
  doordat	
  
de	
  volkskerk	
  horig	
  was	
  aan	
  de	
  staat.	
  Zij	
  was	
  niet	
  mondig	
  op	
  de	
  punten	
  waar	
  het	
   in	
  de	
  
‘ene	
   heilige,	
   apostolische	
   en	
   katholieke	
   of	
   algemene	
   christelijke	
   Kerk’	
   echt	
   op	
   aankomt:	
  
Drie-­‐eenheid,	
   schepping,	
   incarnatie,	
   verzoening	
   en	
   levend-­‐making	
   door	
   de	
   Geest	
   (en	
  
niet	
   door	
   onszelf	
   dus).	
   Na	
   1816	
  waren	
   er	
   veel	
   broeders	
   en	
   zusters	
   die	
   het	
   bij	
   al	
   die	
  
loochening	
  van	
  de	
  Godheid	
  van	
  Christus	
  niet	
  meer	
  konden	
  uithouden	
  en	
  vertrokken.	
  Die	
  
mensen	
  zullen	
  er	
   altijd	
  blijven.	
  De	
  Protestantse	
  Kerk	
  van	
  dit	
  moment	
  erkent	
   graag	
  en	
  
gretig	
  dat	
  scheuring	
  kan	
  komen	
  door	
  een	
  overmaat	
  aan	
  belijdenis-­‐precisie,	
  een	
  juk	
  dat	
  
de	
  afgescheiden	
  kerken	
   is	
  opgelegd.	
  Maar	
  de	
  Protestantse	
  Kerk	
  neemt	
  doorgaans	
  geen	
  
verantwoordelijkheid	
  voor	
  de	
  scheuringen	
  die	
  kwamen	
  door	
  gebrek	
  aan	
  mondigheid.	
  Ik	
  
hoop	
  dat	
  we	
  hierin	
  onze	
  schuld	
  onder	
  ogen	
  zien.	
  De	
  afgescheidenen	
  moeten	
  weliswaar	
  
leren	
   dat	
   de	
   waarheid	
   vraagt	
   om	
   katholiciteit;	
   wij	
   moeten	
   daarentegen	
   leren	
   dat	
   de	
  
échte	
  katholiciteit	
  niet	
  kan	
  zonder	
  waarheid,	
   zonder	
  apostoliciteit.	
   Ik	
  hoop	
  en	
  bid,	
  dat	
  
herstel	
  van	
  de	
  mondigheid	
  in	
  de	
  Protestantse	
  Kerk	
  zo	
  zal	
  leiden	
  tot	
  meer	
  eenheid	
  in	
  de	
  
Nederlandse	
   kerkelijke	
   situatie.	
   Dat	
   tenminste	
   enkele	
   afgescheiden	
   takken	
   onze	
  
herstelde	
   mondigheid	
   met	
   blijdschap	
   opmerken	
   en	
   zich	
   komen	
   laven;	
   niet	
   aan	
  
verbleekte,	
   maar	
   aan	
  ware	
  katholiciteit.	
   Dat	
   zij	
   allen	
   één	
   zijn	
   in	
   het	
   éne	
   lichaam	
   van	
  
Jezus	
  Christus,	
  door	
  de	
  éne	
  Geest.	
  	
  
	
  
	
  
G.H.	
  Labooy,	
  V.D.M.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
inderdaad	
  in	
  het	
  zelfde	
  bakje	
  als	
  de	
  modernen:	
  zij	
  stelden	
  zich	
  immers	
  open	
  voor	
  het	
  (eventuele)	
  tegoed	
  
van	
   de	
   Verlichting	
   en	
   sloten	
   zich	
   niet	
   op	
   in	
   een	
   fort	
   van	
   orthodoxie.	
   Door	
   de	
   keus	
   van	
   dit	
  
hoofdselectiecriterium	
  wordt	
  de	
  eigen	
  aard	
  van	
  de	
  ethische	
  theologie	
  echter	
  onzichtbaar.	
  Ze	
  richtte	
  zich	
  
op	
  grond	
  van	
  haar	
  eigen	
  aard	
  juist	
  tegen	
  de	
  modernen,	
  zoals	
  we	
  in	
  dit	
  artikel	
  steeds	
  hebben	
  gezien.	
  In	
  de	
  
bespreking	
  van	
  de	
  relatie	
  tussen	
  ethisch	
  en	
  modern	
  van	
  Benjamins	
  komt	
  deze	
  felle	
  weerstand	
  echter	
  niet	
  
ter	
   sprake,	
   zij	
  blijft	
  onzichtbaar	
   (220-­‐234).	
  Benjamins	
  kan	
  de	
  ethische	
   traditie	
  dus	
  niet	
  voor	
  de	
  huidige	
  
vrijzinnigheid	
  annexeren.	
  Zie	
  nog,	
  ten	
  overvloede,	
  noot	
  3,	
  13,	
  25.	
  
25	
  La	
  Saussaye	
  heeft	
  n.a.v.	
  het	
  parallel	
   lopend	
  vraagstuk	
  van	
  het	
  colloquium	
  gezegd:	
  het	
   is	
  een	
   ‘zedelijke	
  
barbaarsheid,	
   in	
   eene	
   kerk	
   intetreden	
   ten	
   einde	
   haar	
   te	
   verwoesten	
   en	
   eene	
   andere	
   in	
   hare	
   plaats	
   te	
  
stellen…’	
  In	
  ‘Gedachten	
  over	
  het	
  wezen	
  en	
  de	
  behoeften	
  der	
  kerk’,	
  VW	
  I,	
  253.	
  	
  


