Blus de Geest niet uit!
Academisch uitgebreide versie van de Open Brief aan de PThU en de Protestantse Kerk

Een cursus ‘na het theisme’ van een theistische universiteit.

Ongeveer een dik jaar geleden kregen predikanten in de Protestantse Kerk een brochure
van de Protestantse Theologische Universiteit. We konden een cursus volgen: ‘Na het
theisme’. De betreffende docent leek zich van harte aan te sluiten bij de ‘zoektocht naar
een nieuwe geloofstaal, waar de oude geloofstaal niet meer werkt’. Nieuwe wegen,
wanneer ‘het geloof in een persoonlijke God’, onze schepper, heeft afgedaan.

Deze cursus is slechts een voorbeeld van een veel bredere, al 200 jaar oude
tendens binnen de Protestantse Kerk. In diep besef van de broosheid van mijn eigen
geloof wil ik opkomen voor de kostbare schat van het belijden van de wereldkerk, waar
de Protestantse Kerk een deel van is. En ik wil tegelijk opkomen voor de verdere
doordenking van de wijsgerige problematiek van het spreken over God; ongetwijfeld
een opdracht voor de PThU. Binnen die geloofsverantwoording zal aan de orde moeten
komen dat een filosofische analyse van het spreken over God niet hoeft te leiden tot het
loochenen van de belijdenis van de kerk.!

Ik hoop dat de PThU, waaraan ik bijzonder veel te danken heb, dit schrijven
beluistert als een teken van betrokkenheid en hoogachting: men kan elkaar in kerk en
academie natuurlijk ook negeren. Dat is echter niet volgens de ‘ethische’ traditie die mij
inspireert.

Waarom zou je nog toetreder zijn?
Ik kom zelf uit een ongelovig nest. Ik dacht de eerste 23 jaar van mijn leven dat God niet
bestaat en dat geloof volkomen achterhaald was. Gedreven door mijn innerlijke leegte
zocht ik op een gegeven moment als medicijnenstudent een levensbron bij new age en
filosofie. Dat gaf echt geen enkele impuls om lid te worden van een kerk. Daar snappen
ze het namelijk niet, die mensen lopen achter. Die mensen geloven nog in God.

Toen kwam het moment dat ik God mocht leren kennen. Een onbegrijpelijke
overgang, het grootste geschenk van mijn leven. Dat koste in mijn geval echter wel een

1 Zie voor enkele gesprekspartners in de fenomenologische theologie: Marion, Jean-Luc. ‘Une époque de la
métaphysique’, in: Christine Goémé, Jean Duns-Scot, ou la révolution subtile, Fac Editions: 1982, 87-95.
Marion, Jean-Luc. God without Being, transl. by Thomas A. Carlson, Chigaco: 1991. Marion, Jean-Luc. The
Idol and Distance, transl. by Thomas Carlson, New York: Fordham UP, 2001. Marion, Jean-Luc. ‘Saint
Thomas d'Aquin et 1'onto-theologie’, Revue Thomiste, no. 95 (1995): 31-66. Heidegger, M., Identity and
Difference, Translation Joan Stambaugh, Chicago/London: 1969. Dominique Janicaud et al., Phenomenology
and the ‘Theological Turn’, the French Debate, New York: Fordham UP, 2000. Van Rick Benjamins, Mocht
God bestaan, Baarn 1997; Een en Ander, de traditie van de moderne theologie. Kok Kampen 2008; Een
zachte soort van zijn, drie manieren om van God te denken; Plotinus, Rilke, Jonas, Damon Budel 2003. Zie
ook zijn oratie 2013: ‘Innig godsdienstig en wetenschappelijk, Vroomheid en rationaliteit in de vrijzinnige
theologie’; op http://www.vrijzinnig.nl. Voor antwoorden bv.: Honnefelder, Ludger. Scientia
transcendens: Die formale Bestimmung der Seiendheit und Realitdt in der Metaphysik des Mittelalters und
der Neuzeit, Hamburg: 1990; Wisse, Maarten. Trinitarian Theology beyond Participation: Augustine's De
Trinitate and Contemporary Theology, New York: 2011; en verder mijn ‘Duns Scotus’ univocity: applied to
the debate on phenomenological theology’, in:International Journal for Philosophy of
Religion, (DOI) 10.1007/s11153-014-9443-8



offer: niet iedereen begrijpt die stap. Want standing geeft het niet, dat christen worden.
Je familie zegt eigenlijk: ‘dat christelijk geloof, dat kan toch niet meer?’ De brochure van
de PThU leek mij dit nu opnieuw te zeggen. Als het aan de PThU had gelegen, had ik geen
lid hoeven te worden, had ik dat offer ook niet hoeven te brengen. Want ik zat met mijn
soepel zelfbouwpakket van Rilke, new age en filosofie toch dichter bij de waarheid dan
na mijn bekering? Ik geloofde toen immers nog niet zulk soort achterhaalde zaken als
het bestaan van een persoonlijk God en schepper? En voor een algemene religieuze
vorm van spiritualiteit en mystiek - boeddhistisch, neoplatonisch, Heideggeriaans - heb
je de kerk echt niet nodig. Zelfs beter van niet, dat geeft alleen maar last: want ik lees in
publicaties van deze theologische stroming dat die oude taal niet alleen ‘niet meer
werkt’, maar ook beslist niet onschuldig is. Nee, ze is ‘idolatrous’: afgodisch dus (Marion
o0.a.). Ik kan mij dus voorstellen dat men, al zal men het zelf uit ethische motieven liever
vermijden, toch een beetje meewarig moet kijken naar gewone gemeenteleden die dat
‘nog’ geloven.? Dit lijkt me een van de duidelijkste signalen van het feit dat deze
theologie in de kerk onhoudbaar is.

Nemen we de historische methode serieus?

Maar wat wil je dan? Geen vrij theologisch wetenschappelijk onderzoek? Die vraag geldt
voor velen als de doodsteek voor elke roep om de belijdenis. Wat dit betreft is de
ethische theologie van de 199¢ eeuw echter een belangrijk lichtbaken: zij hielden vast
aan het vrij wetenschappelijk onderzoek en beriepen zich daarvoor juist op het belijden.
Zo schrijft de ‘ethische kerkvader’ Gunning: ‘Vrijheid is levensvoorwaarde der
wetenschap op zichzelf;, een gebiedende eis, maar die alleen door het geloof vervuld
wordt. Niet door het denken, dat zich onvooringenomen noemt, doch inderdaad in de
sterke banden van het vlees, van de zondige neigingen van het onwedergeboren hart als
in de blindste vooringenomenheid gevangen ligt; maar in het geloof, dat die banden
slaakt.”? Ik ben er diep van overtuigd dat deze woorden niets van hun actualiteit hebben
verloren. We hebben het in de afgelopen 200 jaar keer op keer gezien: het op zich heel
terechte en noodzakelijke wetenschappelijke onderzoek naar de historische Jezus werd
sterk gestuurd vanuit allerlei verlangens en behoeften van de opeenvolgende
generaties.* Dat gevaar dreigt voor iedereen, ook voor wat men noemt de ‘orthodoxie’.
Maar in het onderhavige geval van het post-theisme lijkt hun zaak op het eerste gezicht
lastiger historisch te verdedigen. Wie het gangbare joods-christelijke godsbeeld
‘achterhaald’ vindt moet eigenlijk van mening zijn dat Jezus zich vergist heeft. Want
anders moet je via historisch onderzoek aannemelijk maken dat die Joodse rabbi voorbij
het theisme was. Voor een Jood uit de eerste eeuw (zeker van voor de catastrofes van 70
en 135!) is dat echter niet waarschijnlijk. Hij had dus eigenlijk een ‘achterhaald
Godsbeeld’. Jammer voor Jezus.

2 Marcus Borg is dan wel consequenter. Zijn religieuze pluralisme is voor iedereen tolerant, behalve voor
mensen die het niet met religieus pluralisme eens zijn. Als Borg nl. spreekt over de kerkelijke opvoeding
van de jeugd, is het toch wel duidelijk dat aan het bestaan van orthodoxe kindernevendienstleiding snel
een eind moet komen. “Het is belangrijk dat kinderen niet zo worden onderwezen dat ze later weer alles
moeten afleren. We moeten geen onnodige obstakels op hun pad plaatsen.” The Heart of Christianity,
HarperOne 1989, 194.

3 In ‘Geloofloze wetenschap is blind bijgeloof’, in: ].H. Gunning Jr., VIW 1: 318.

4Zie voor een eerste indruk: Alister E. McGrath, The Making of Modern German Christology, Grand Rapids
19942,



Zeker, ook in de laatste decennia zijn er historici geweest die Jezus
portretteerden als ‘voorbij het theisme’!> Maar op het eerste gezicht heb je de historisch-
kritische ‘evidence’ tegen je. Ik moet dan denken aan wat de 19d9eeeuwse vrijzinnige
Allard Pierson tegen zijn tijdgenoten zei: ‘Het is tevergeefs, dat wij onze wijsbegeerte
aan Christus of aan de Schrijvers van het N.T, opdringen’. Pierson legde dus ook zijn
ambt neer. Heel treffend heeft Tyrell het gezegd over het kopstuk van de 19deeeuwse
vrijzinnigheid Harnack: ‘The Christ that Harnack sees, looking back through nineteen
centuries of "Catholic darkness", is only the reflection of a Liberal Protestant face, seen
at the bottom of a deep well.®

Het gaat er dus niet alleen om, dat de universiteit op deze manier niet uit één stuk
Christus dient - hoge opdracht! wie kan dat van zichzelf zeggen? -, ook vanuit haar
academische roeping loopt ze tegen grenzen aan. Wie de historische methode serieus
neemt zal ernstig moeten overwegen of het niet waarschijnlijker is dat Jezus ‘nog’
geloofde dat God bestond en dat Hij geloofde in God als Schepper. Dat plaatst iemand die
voorbij het theisme is in de uiterst ongemakkelijke positie om te moeten beweren dat hij
het beter weet dan Jezus. Dat is natuurlijk voor niemand een probleem, tenzij je zegt
christen te willen zijn.

Maar wie zit er nog te wachten op een historisch argument? Ik ben bang dat dit in
ons postmoderne klimaat meer en meer met een meewarig glimlachje wordt ontvangen:
dat zijn we toch ontstegen? Wij weten toch dat er helemaal geen geschiedenis ‘out there’
is? Bij geschiedenis gaat het niet om ‘waar’ of ‘niet waar’, maar om ‘interessant’ of ‘niet
interessant’ (Ankersmit). Dit postmodernisme komt overigens ook in een fideistische,
orthodoxe variant voor.” Toch ben ik van mening dat zelfs voor een postmodern
geschiedfilosoof als Ankersmit het soort historische argumenten waar we het nu over
hadden geldig blijft. Hij zal de postmoderne deconstructie vooral toepassen op het
grotere, alomvattende ‘narrative’, niet op historisch detailonderzoek.® Dus ik houd
staande: ook vanuit een meer postmodern getoonzette geschiedopvatting heb je het
academisch gezien moeilijk als je beweert dat Jezus voorbij het theisme was.

5Zie voor een recente wetenschappelijk opgezette poging daartoe het ‘Jesus Seminar’, met theologen als
Robert Funk, Marcus Borg en John D. Crossan. Er zijn historisch-kritische bedenkingen bij het Jesus
Seminar b.v. wat betreft hun specifieke gebruik van het evangelie van Thomas. Meer algemeen: het Jezus
lospellen uit zijn historische context. Voor de historisch-kritische evaluatie van bv. het evangelie van
Thomas en Judas (o0.a.) zie Jezus en de gnosis en het dogma, Riemer Roukema, Zoetermeer 2007. Zie voor
verder historisch onderzoek naar Jezus en voor een kritische methodische evaluatie van het ‘Jesus
Seminar’ b.v. N.T. Wright, The New Testament and the People of God, Minneapolis 1992, en Jesus and the
Victory of God, Minneapolis 1996.

6 Voor Pierson: ‘Prof. Scholten's monisme’, in: De Gids, 1859, p 787. George Tyrrell in Christianity at the
Crossroads (1913 ed.), 44.

7 Bij de orthodoxie die zich afsloot voor de historische wetenschap en ook bij Barth: ons geloof zit in een
bomvrije bunker van geloof en orthodoxie en heeft de geschiedwetenschap niet echt nodig: de
boedelscheiding van geloof en wetenschap.

8 Het geschiedfilosofische water dat we nu zouden moeten gaan bevaren is natuurlijk veel te diep om hier
te peilen. Ik kan hier alleen pleiten voor een perspectief: een bescheiden historische attitude, die
realistisch en praktijkgetrouw vasthoudt aan het belang van een zorgvuldig, vakmatig opgebouwd
historisch argument. Voor een veel omvattende geschiedfilosofische bijdrage zie Ewald Mackay,
Geschiedenis bij de bron, een onderzoek naar de verhouding van christelijk geloof en historische
werkelijkheid in geschiedwetenschap, wijsbegeerte en theologie, Sliedrecht 1997. Van daaruit een poging tot
een bijdrage van mijn hand in ‘Theologie van het Oude Testament en historisch denken’, Kerk en
Theologie, 65/3 (2014), 249-273. Ik vind N.T. Wright methodisch-kentheoretisch ook erg sterk: niet de
(sceptische) ‘Wredebahn’ maar een historisch bijgestelde (wat is exact tweede-tempel apocalyptiek!?)
‘Schweitzerbahn’. Zie Jesus and the Victory of God, part L.



Twijfel en mondigheid

Maar is er in het geloof dan geen ruimte voor zoeken en twijfel? Jawel, twijfelaars horen
in de kerk: ons individuele geloof is broos. Er is ook reden om te twijfelen. In Joodse
kringen speelt dit punt nog duizend keer scherper. Veel Joden hebben na de holocaust
afscheid genomen van de God van de geschiedenis: waar was de Heilige van Israél?
Rabbi Shai Held grapte eens in een lezing: ‘alle leidende boeddhisten van de VS zijn
Joden'. Dus ja: twijfel is begrijpelijk en diep invoelbaar. Maar het gaat er mij dan om dat
je dan ook voor je visie moet staan: je kunt dan niet tegelijk in de kerk de
verantwoordelijkheid van een ambt of docentschap op je nemen. Dan wordt je immers
plechtig gevraagd om op die andere weg te blijven (daarover straks meer): de weg van
het belijden van de wereldkerk. Je kunt niet beide respecteren en recht doen: als je echt
voor je eigen zaak staat, zal je de weg van het belijden van de wereldkerk schaden.

Dat belijden is natuurlijk geen doel in zich, geen harnas of burcht. Het is als de
poolster die ons helpt om uit te komen bij Jezus Christus, ‘de weg, de waarheid en het
leven’. Daarom moet de kerk fier staan voor het geloof van de wereldkerk, uitgedrukt in
het Nicenum: het geloof in de Drie-enige God, Schepper van hemel en aarde; die mens is
geworden in Jezus Christus, die voor ons geleden heeft en is opgestaan; die ons levend
maakt door de Heilige Geest. Chantepie de la Saussaye, de voorman van de ethische
theologie in de 194¢ eeuw, noemde dit de mondigheid van de kerk.

Neoplatonische Drievuldigheid?

Maar klinkt dit geloof in de ‘Drie-enige God, Schepper van hemel en aarde’ niet veel te
‘vierkant’ en martiaal? Want brengt men tegenwoordig de leer van de Drieéenheid niet
juist in verband met ‘apophatische theologie’? Had het neoplatonisme niet ook een vorm
van drie-eenheid? En wat betreft spiritualiteit: lopen er geen lijnen naar de apophatische
neoplatonische taal van deificatie of ‘participatie’? Daarvoor kunnen aanknopingspunten
gevonden worden in de Oosterse Orthodoxie.

Op zich is het zeker zo dat Oost en West van elkaar kunnen leren. Maar beide
tradities worden begrensd door het Nicenum. Er is vanuit het Nicenum een drievoudige
‘boundary marker’ tegenover het in wezen apophatische neoplatonisme. Telkens draait
het om de bevrijdende Israélitische waarheid dat God een ander is dan wij, Hij is een
tegenover. Wij zijn niet alleen! Dit ‘tegenover’ aspect van God de Vader is 1)
gewaarborgd in zijn Schepper zijn. Het is 2) gewaarborgd in de christologie doordat God
de Zoon tot ons komt als een persoon® tegenover ons én die persoon ‘waarlijk God uit
waarlijk God’ is. Dus zoals Jezus een persoon tegenover ons is, is God een persoon
tegenover ons. Het tegenover wordt nogmaals 3) gewaarborgd door de pneumatologie:
Het is God de Heilige Geest die levend maakt, niet wij zelf: Hij zendt de Geest tot ons en
giet die uit in onze harten (Rom. 5). Zo is er een drievoudige ‘boundary marker’
tegenover (o.a.) het neoplatonisme. Deze ‘boundary marker’ kwalificeert nu ook de
participatie of deificatie. Inderdaad is in het geloof deificatie een belangrijk aspect met
Bijbelse wortels (2 Petr. 1: theias koinonoi phuseoos!). Deificatie heeft ook weer een
drievoudige dimensie. Het heeft een 2) christologische, namelijk sacramentele dimensie;
nauw verbonden met 3) de pneumatologisch-soteriologische dimensie. Zo komt Hij die
tegenover ons is ook in ons, vervult Hij ons. Als Hij niet iemand anders dan wij zou zijn,

9 Ik gebruik hier steeds het moderne persoonsbegrip, niet te verwarren met het persoonsbegrip uit de
systematische traditie: ‘tres personae’. Dat heeft een volstrekt andere, ook nog in de geschiedenis telkens
verschuivende betekenis, uiteraard in de buurt van het Griekse ‘hypostase’, iets als een ‘zelfstandig
individualiteits principe’.



schieten we met het ‘in ons’ komen en ons vervullen, met deificatie, niet veel op! Dan is
Adam nog steeds alleen! En tot slot heeft deificatie ook een 1) ontologische dimensie, het
‘in Hem geschapen zijn": als Hij in ons komt, komt Hij ‘tot het zijne’. Onze ware
scheppingsaard, als op Hem gericht en in Hem gefundeerd, wordt door de verlossing
bevrijd, niet toegevoegd; we worden wie we bedoeld waren te zijn. Deze drievoudige
deificatie, hier uiteraard alleen maar aangeduid, is essentieel voor het christelijk geloof.
En zij is alleen maar zichzelf, als de drievoudige begrenzing intact blijft. Deze drievuldige
deificatie met haar drievoudige begrenzing heeft voor de kerk ook altijd de bedding voor
haar eigen mystiek gegeven. Zonder de drievoudige begrenzing Kkrijg je niet meer
deificatie maar implodeert deificatie tot meer van dezelfde lamlendige Adamitische
eenzaamheid; de scheidslijn tussen ware mystiek en narcisme is absoluut, maar in onze
gevallen werkelijkheid tegelijk ook uiterst dun. Passeert men die drievoudige
begrenzing, tegenwoordig vaak op vleugels van een apophatische taalvisie gekoppeld
aan een Heideggeriaanse ontologie, dan moet de kerk inderdaad mondig ‘nee’ zeggen.1?
Plotinus is per slot van rekening ook nooit Christen geworden. Hij nam daarin zijn eigen
denken en dat van de kerk serieus.

Chantepie de la Saussaye over vrijheid en gezag: kompasnaald en pool

De kerk moet mondig zijn, zei ik dus. Zo mondig dat de kerk op de één of andere manier
haar belijdenis moet handhaven? Veel mensen wijzen dat af: ze associéren dat met
machtsmisbruik, dogmatisme en onvrijheid. De regering in de kerk wordt in
toenemende mate gemodelleerd naar de liberale regering in de staat. Liberale vrijheid is
het hoogste goed, niet alleen in de staat maar ook in de kerk.

Daniél Chantepie de la Saussaye (1818-1874), voorman van wat wordt genoemd
de ‘ethische theologie’, had wat dit betreft een ander spoor.l! Het is waar, de ethische
theologie associéren haar bewonderaars met een ‘strijd met louter zedelijke middelen’
vanuit de kracht van woord en geduld; haar tegenstanders verbinden haar met halfheid
en slapte. Dit beeld heeft erg veel invloed in de Protestantse kerk tot op de dag van
vandaag, maar verdient - zo zal ik betogen - bijstelling. De echte La Saussaye had een
uiterst rijke, nog steeds actuele visie. Hij zag dat vrijheid en gezag elkaars complement
zijn, zoiets als een kompasnaald en de pool. Het gezag van de Kerk, als zij haar belijden
handhaaft, is de mondigheid van de kerk. Dit mondig gezag is juist nodig omwille van de
vrijheid, ook in de academie. De echte vrijheid hervinden wij immers alleen aan de
voeten van de Heer? De vrijheidsidealen van de Verlichting wijzen echter een heel
andere kant op: daar draait het om ‘vrijheid van’. Maar vrij waarvan? Dat maken wij zelf
wel uit: autonomie! Vrij van het gezag van de kerk bijvoorbeeld. Maar daarmee raakt de
kompasnaald haar pool kwijt, Adam zijn doel. Het gevolg is een op drift geraakte
samenleving, leegte en richtingloosheid in de harten: de massa die weerloos ten prooi is
aan iedere afgod en verslaving die zich opdringt.

La Saussaye had scherp door dat het vrijheidsbegrip van de Verlichting in de
reglementenkerk van 1816 heerste. Het was in zijn ogen een kerk waar de ‘sokratische
leermethode’ heerste. Zo verspeelde de kerk haar mondigheid. Als Christus wordt gezien

10 Zie voor een systematisch overzicht rond deze thematiek Maarten Wisse, Trinitarian Theology beyond
Participation: Augustine's De Trinitate and Contemporary Theology; voor een Kritiek van en alternatief
voor de Heideggeriaanse ontologie mijn ‘Duns Scotus’ univocity’ (a.w.).

11 Zie hiervoor uitgebreider mijn: ‘De mondigheid van de kerk, Ecclesiologische inzichten van D. Chantepie
de la Saussaye geactualiseerd voor het colloquium in de Protestantse Kerk in Nederland.” In: Kerk &
Theologie 60/2 (2009) 121-141. Ook te vinden op mijn blog: https://labooy.wordpress.com



als de socratische leraar van de mensheid wordt de waarheid geboren uit dat wat in elk
individu in de knop al aanwezig is; het hoeft alleen nog maar ontketend te worden.

Geen belijdenis is hier denkbaar, want er is geen geloof; er is een ingenomen zijn
met de voortreffelijkheid der menschelijke natuur, dat men geloof noemt; maar
de menschheid die voor haar geloof geen ander voorwerp heeft dan zich zelve
heeft geen geloof. Het subjekt vernietigt het objekt, wanneer het subjekt objekt
wordt.1?

Profetische woorden! La Saussaye gaat dan door over de belijdenis: ‘De belijdenis is het
teeken dat de menschheid gemeente Gods is geworden, dat zij haren God niet meer
zoekt, maar Hem gevonden heeft.’ Leervrijheid, feitelijk aanwezig in zijn kerk, aanvaardt
hij dan ook als een ‘kastijding’. 13 Hij aanvaardt het met de ‘lijdelijkheid van het geduld,
van het geloof, van de hoop....

En hier komen we bij het vertekende beeld van La Saussaye: die lijdelijkheid is
beeldbepalend voor hem geworden. En inderdaad was La Saussaye, net als Gunning,
tegen de juridische benadering van o.a. Groen van Prinsterer, de voorman van de latere
confessionelen. Maar de term ‘juridisch’ had toen een andere lading dan nu. Als wij La
Saussaye lezen denken we al snel dat hij zich verzet tegen strikt kerk-juridische
procedures. Dit is echter een misvatting: het woord ‘juridisch’ was voor La Saussaye en
zijn tijdgenoten verbonden met de gezagsuitoefening door de staat. En dat kon ver gaan,
tot en met sabels en de gevangenis. Immers, in 1834, La Saussaye was toen zestien jaar
oud, draaide Hendrik De Cock de gevangenis in. Dat is ‘juridisch’ voor La Saussaye, dat
was de ‘tolerantie’ van de moderne richting in de kerk, daar richtte hij zijn pijlen op: dat
de kerk de hulp van de koning en zijn politiemacht inroept, niet de hulp van de echte
Koning. Zo zegt hij in 1854:

Wij meenen dat de bestaande leervrijheid geen regt daarstelt; dat kerkelijke
personen en besturen, volgens goddelijk en menschelijk regt, in de eerste plaats
verpligt zijn, de leer der Kerk te handhaven, zal de Kerk niet ontbonden worden,
het gansche liturgisch gedeelte van haar eeredienst niet tot een blooten vorm
verlaagd, en de plegtige bevestiging in kerkelijke ambten niet tot een ontstichting
in plaats van tot stichting der gemeente strekken. Evenwel wenschen wij alle
onze overtuigingen... alleen gevestigd te zien op zedelijken weg, en verwerpen dus
alle inmenging van staatsgezag tot handhaving der eigenaardigheid der
Hervormde Kerk, als behoorende tot een vervlogen tijdsbedeling en strijdig met
de zelfstandigheid der Kerk.14

Consequent verzet hij zich dus tegen staatsmacht. Dat is ‘juridisch’ voor hem, zoals het
dat ook was voor Groen, zijn opponent op dit punt. Maar La Saussaye heeft ook
gedroomd van een andere situatie, dat blijkt uit deze passage uit 1858:

12 YW1, 243.

13 Hij wil leervrijheid ‘zoo als wij een kwaad willen dat God over ons gehengt, een kastijding, die Hij ons
toezendt...”. ‘Opmerkingen omtrent de vraag: “Wat is getrouwheid ....?"”", VW, 180. La Saussaye is dus geen
voorstander van vrijzinnigheid ‘als iets goeds, als een normalen toestand der kerk. Dit ware onzinnig.” Hij
is van mening dat ‘leervrijheid, d.i. vrijheid om te leeren wat men goed vindt, gelijk staat met ontbinding
der kerkgemeenschap.’ (VW 1, 180)

14 In: ‘Wat bedoelen wij met de leuze ‘Ernst en Vrede’? In VW I, 170. Cursivering van leervrijheid van L.S,,
de tweede cursivering van mij.



‘handhaving van de belijdenis zou alleen mogelijk zijn ‘door kerkbesturen, uit den
boezem der gemeente ontstaan, door haar zelve gekozen en dus in haar
geworteld.'15

En dat is voor de Hervormde kerk na 1951, toen de nieuwe kerkorde tot stand kwam,
het geval. Het is ook de situatie voor de Protestantse Kerk na 2004: wij hebben nu
‘kerkbesturen, uit den boezem der gemeente ontstaan’. Daarom roep ik op tot
mondigheid van die kerkbesturen, uit den boezem der gemeente ontstaan. Wordt wat je
bent, de kompasnaald vraagt om de pool!l® Ook de ethische theologie, die een grote
invloed heeft gehad op wat we wel noemden de ‘midden orthodoxie’, roept op tot die
mondigheid. En die mondigheid gold dan juist voor de ethischen ook in de Universiteit:
de ethische theologie werkte namelijk niet met een boedelscheiding tussen geloof en
wetenschap. Zij stond open voor de wetenschap en liet de wetenschap niet achter in
Egyptel”: zij werd als het goud van de Egyptenaren meegenomen. In het diepe
vertrouwen dat de vrees voor God het begin van alle wijsheid is; dat juist dit ‘beginsel’
de intellectuele bloei en vrijheid opent. We mogen daarbij aantekenen dat het seculiere
denken in hun eeuw naar mijn mening imposanter was: het was werkelijk een ‘Sanherib
voor de poorten van Jeruzalem’.18 De apologie is tegenwoordig rijker, de wetenschap
van de exegese verder en nauwkeuriger. Bij deze toenemende precisie krijgt Sanherib,
zo meen ik, minder kans.1®

Blus de Geest niet uit

In 1868 sprak de synode uit dat de prediking van Ds. Zaalberg, die de opstanding van
Christus had ontkend, ‘niet geoordeeld kan worden in strijd te zijn met de geest en de
beginselen van de belijdenis der Nederlandse Hervormde Kerk’. Gunning was geschokt.
Maar ook nu riep hij op om het synodale verband niet te verlaten, de kerk niet te
verbrokkelen. Gepassioneerd roept hij uit: ‘Uw hart is ontroerd, en de Heilige Geest
spreekt in de gemeente zijn bedroefdheid uit, getuigt dat men Hem weerstaat, beledigt.
Ik vermaan u, dat vuur niet uit te blussen.’ (1 Thess. 5: 19) Hij roept dan op om die Geest
te verstaan en te handelen met ootmoed, waardigheid en kracht.2? Ootmoed want hun
zonde is onze zonde; waardigheid en dus geen partijschap of bitterheid; kracht is weer
diezelfde mondigheid van de ‘diepgeschokte’ gemeente en kerkenraad. Juist ook voor de

15In ‘Verdediging van de ethisch-irenische richting’, VW I, 465 noot 6. In gedachtewisseling met de La
Saussaye-kenner H. Veldhuis gaf deze aan dat hij dit niet met mij eens was; dat deze zinsnede in de geest
van La Saussaye zo uitgelegd moet worden dat er alleen van handhaving sprake kan zijn tussen een
kerkenraad en de te beroepen eigen predikant. Ik stem uiteraard in dat dit voor L.S. uiterst belangrijk was:
als wij dan moeten leven onder de kastijding van de leervrijheid, dan moet er wel ‘hoorvrijheid’ zijn! Maar
waarom heeft L.S. het dan niet zo aangeduid in de bewuste passage? De passage is veel breder
geformuleerd. Veldhuis heeft mij nog niet met een verder argument voor deze ‘versmalde toepassing’
overtuigd.

16 Wie de belijdenis wil handhaven zal misschien wel mensen kwetsen. La Saussaye zei: de kerk weert de
wereld af ‘om haar te kwetsen, zij kwetst haar om haar te trekken.’

17 Zo terecht opgemerkt door R. Benjamins in Een en Ander, zie verder echter noot 24 (dit artikel).

18 Naar 2 Kon. 18, zie Gunning, ‘Geloofloze wetenschap is blind bijgeloof, VW 1, 331. Is het misschien
vanwege dat imposante dat Gunning in mijn ogen soms wel een beetje al te zeker en bombastisch klinkt in
dit hier genoemd artikel?

19 Zie bijvoorbeeld het oeuvre van N.T. Wright: Christian Origins and the Question of God, Vol. I - IV. Voor
de wijsbegeerte bijvoorbeeld de revolutie verbonden met de naam van Alvin Plantinga. Voor het
historisch denken wijs ik op het baanbrekende werk van Ewald Mackay, a.w..

20 ‘Blus de Geest niet uit’, VW 1, 303-312.



wereld, zo zou Gunning zeggen. De wereld heeft niets aan een kerk die een slappe kopie
van haarzelf is geworden. ‘Verliest de wereld alom het spoor van de hoogste en heiligste
beginselen, zo behoort zij zich naar de kerk weer te kunnen oriénteren’.2!

Het is nog steeds gangbaar om het belijdend karakter van de kerkorde niet
serieus te nemen. Wat de synode toen deed rond Zaalberg is niet voorbij, ondanks het
feit dat we al sinds 1951 kerkordelijk gezien geen geknechte ambtelijke vergaderingen
meer hebben. Men kan hierbij over het colloquium spreken maar ik concentreer me nu
op de docenten van de PThU. Hen wordt dit gevraagd in de kerkorde: art. 13: 6. 422:

Degene die naar het bepaalde in dit artikel tot hoogleraar of docent is benoemd,
belooft voorafgaand aan het tijdstip waarop die benoeming ingaat, ten overstaan
van het moderamen van de generale synode dat betrokkene bij de arbeid aan de
opleiding en vorming van de predikanten zich naar artikel I van de kerkorde zal
bewegen in de weg van het belijden van de kerk, het opzicht van de kerk
aanvaardt, zich zal onderwerpen aan de regelen van de orde van de kerk en zal
medewerken aan de opbouw van de kerk als gestalte van de ene heilige,
apostolische en katholieke of algemene christelijke Kerk.

Dit is, net als de proponentsformule bij het colloquium, een zeer inhoudsvolle formule.
Als mensen beweren ‘voorbij het theisme te zijn’, de verzoening in Christus, de Drie-
eenheid of de incarnatie loochenen, kan men deze vraag niet beamen. Wie zegt dat ‘de
oude geloofstaal niet meer werkt’ kan toch niet tegelijk die oude geloofstaal beamen?23
Wie op een zo fundamentele ‘zoektocht naar een nieuwe geloofstaal’ gaat, verlaat
daarmee toch ‘de weg van het belijden van de kerk’? La Saussaye is hierover bijzonder
streng:

Ja, ook wij gelooven dat, wanneer men met het onfeilbaar gezag der H.S., tevens
hare meest kenschetsende leerstukken als de Godheid des Zoons, de
schuldverzoening door zijn bloed, en om alles in één punt zaam te trekken, de
drie-eenheid Gods, als waarin zich alle heilswaarheden concentreren en waarop
zij uitlopen, verwerpt, men met de Hervormde ja met de christelijke kerk, ten
minste wat de leer betreft, breekt, en, zonder iemand te willen beoordelen,
erkennen wij gaarne geen begrip te hebben van de goede trouw die meent met
deze verwerping evenwel de onderteekening onzer formulieren te kunnen
vereenigen.'24

21 ‘Blus de Geest niet uit’, VW 1, 307.

2z yersie 2013 van internet.

23 Busken Huet, die met Pierson de kerk verliet, hekelt het feit dat Réville hem en Pierson verweet dat ze
geen oog zouden hebben voor ‘la continuité substantielle des choses a travers le changement des accidents.
Cd. Busken Huet, Ongevraagd Advies, Haarlem 1866, 18. Bij mij komt ook altijd dit bezwaar bovendrijven
bij alle eigentijdse verdedigers van de ‘continuité substantielle des choses a travers le changement des
accidents’: je ondermijnt daarmee ergens de hele theologie studie, die immers gericht is op het leren zien
van onderscheid in betekenis. Tussen bv. het Hebreeuwse ‘olam haba’ en het Nederlandse ‘eeuwigheid’,
tussen persona (triniteitsleer) en (modern) persoon. Kunnen we ook de studie Hebreeuws verder
afschaffen vanwege de ‘continuité substantielle des choses a travers le changement des accidents’?

24 In ‘Opmerkingen omtrent de vraag: “Wat is getrouwheid ....?””, VW1, 177. Het heeft mij dus ook verbaasd
dat een vertegenwoordiger van de vrijzinnige richting als Benjamins zich (mede) beroept op de ethische
traditie. De inzet van de vrijzinnige theologie en die van de ethische theologie zijn onverenigbaar. Zijn
bewering houdt verband met het gekozen hoofdselectiecriterium in zijn Een en Ander. Het
hoofdselectiecriterium in Een en Ander is iets als (mijn karakterisering): stelt een denker zich open voor het
(eventuele) tegoed van de Verlichting of sluit hij zich op in een fort van orthodoxie? Zo komen de ethischen



Zeker, er is een soort gewoonterecht ontstaan om de belofte te beamen (ook het
colloquium moet men in dit verband noemen). We zijn daaraan al twee eeuwen gewend
(1816-2016), het verhaal rond Zaalberg is daar een wrang voorbeeld van. Wij in onze
tijd zullen daarom misschien toch iets meer begrip kunnen opbrengen aangaande de
goede trouw van individuen dan La Saussaye in 1854. Maar des te scherper manifesteert
zich dan dat het dit gewoonterecht zelf is, dat mensen in deze onmogelijke morele
spagaat plaatst. Het gewoonterecht kan dan ook de toets der Kritiek niet doorstaan.25> En
daarom roep ik op: blus de Geest niet uit die ‘in de gemeente getuigt dat men Hem
weerstaat.” Blus de Geest niet uit en blijf handelen met ‘ootmoed, waardigheid en
kracht'. Ik richt me daarbij op de PThU en ook op de ambtsdragers van een kerk waarin
de Geest van de voor ons gekruisigde Heer waait: wees ootmoedig, waardig en mondig!

Tot slot: dat zij allen één zijn

Er zijn de laatste tijd verschillende hoopvolle lichtpuntjes als het gaat om de eenheid van
de kerk. Als dankbaar moment noem ik, ondanks pijn waar ik ook van weet, uiteraard
2004: de vorming van de Protestantse Kerk. Voorts zien we een oecumenische tendens
bij de kleinere kerken van gereformeerde gezindte. Verder is er de Nationale Synode.

Bij alle afsplitsingen van de moederkerk sinds 1816 kwam de scheuring doordat
de volkskerk horig was aan de staat. Zij was niet mondig op de punten waar het in de
‘ene heilige, apostolische en katholieke of algemene christelijke Kerk’ echt op aankomt:
Drie-eenheid, schepping, incarnatie, verzoening en levend-making door de Geest (en
niet door onszelf dus). Na 1816 waren er veel broeders en zusters die het bij al die
loochening van de Godheid van Christus niet meer konden uithouden en vertrokken. Die
mensen zullen er altijd blijven. De Protestantse Kerk van dit moment erkent graag en
gretig dat scheuring kan komen door een overmaat aan belijdenis-precisie, een juk dat
de afgescheiden kerken is opgelegd. Maar de Protestantse Kerk neemt doorgaans geen
verantwoordelijkheid voor de scheuringen die kwamen door gebrek aan mondigheid. Ik
hoop dat we hierin onze schuld onder ogen zien. De afgescheidenen moeten weliswaar
leren dat de waarheid vraagt om katholiciteit; wij moeten daarentegen leren dat de
échte katholiciteit niet kan zonder waarheid, zonder apostoliciteit. Ik hoop en bid, dat
herstel van de mondigheid in de Protestantse Kerk zo zal leiden tot meer eenheid in de
Nederlandse kerkelijke situatie. Dat tenminste enkele afgescheiden takken onze
herstelde mondigheid met blijdschap opmerken en zich komen laven; niet aan
verbleekte, maar aan ware katholiciteit. Dat zij allen één zijn in het éne lichaam van
Jezus Christus, door de éne Geest.

G.H. Labooy, V.D.M.

inderdaad in het zelfde bakje als de modernen: zij stelden zich immers open voor het (eventuele) tegoed
van de Verlichting en sloten zich niet op in een fort van orthodoxie. Door de keus van dit
hoofdselectiecriterium wordt de eigen aard van de ethische theologie echter onzichtbaar. Ze richtte zich
op grond van haar eigen aard juist tegen de modernen, zoals we in dit artikel steeds hebben gezien. In de
bespreking van de relatie tussen ethisch en modern van Benjamins komt deze felle weerstand echter niet
ter sprake, zij blijft onzichtbaar (220-234). Benjamins kan de ethische traditie dus niet voor de huidige
vrijzinnigheid annexeren. Zie nog, ten overvloede, noot 3, 13, 25.

25 La Saussaye heeft n.a.v. het parallel lopend vraagstuk van het colloquium gezegd: het is een ‘zedelijke
barbaarsheid, in eene kerk intetreden ten einde haar te verwoesten en eene andere in hare plaats te
stellen...’ In ‘Gedachten over het wezen en de behoeften der kerk’, VW [, 253.



